

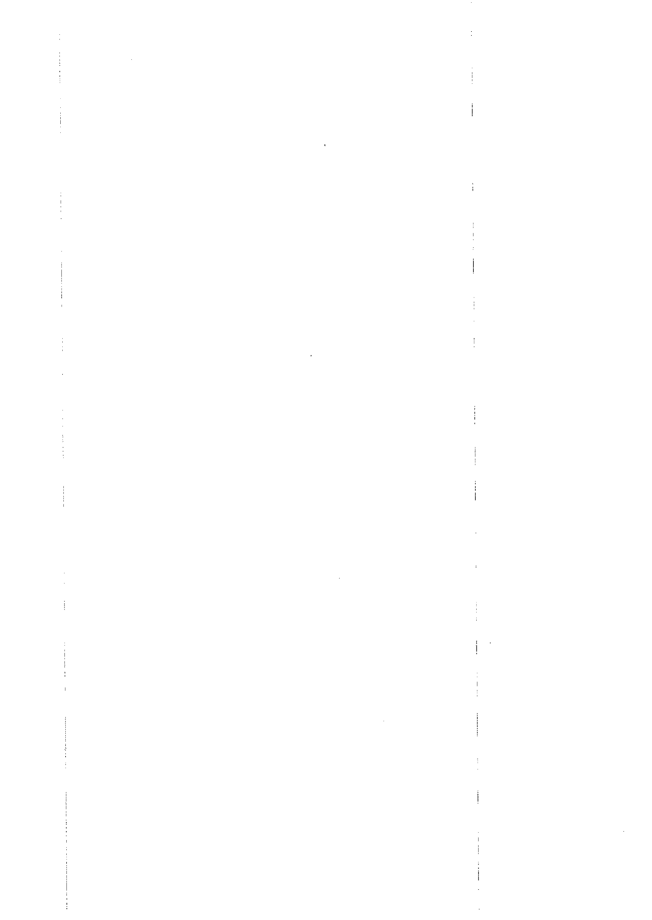
ناليف: وكتورو فياليان مي

## أعلام العترث

عباري الواري

لهدينة المصررية العسامة للكساب أن دار الساليف والنشسر مدونة لسان العرب

http://lisaanularab.blogspot.com



الخليفة عربيا قرشيا كسابق العهد عندما كان الأمر بيد العرب والخلافة الاسلامية منحصرة فيهم • فلما خرجت منهم اعوج أمر هذا الدين وتدهور شأنه لأن الأمر صار الى غير أهله •

على ان الفضل الكبير الذى تدين به الأمة العربية للكواكبى أنه نظر اليها نظرة الطبيب الى المريض فأخذ يفتش عن مواطن الداء يبغى استئصاله ويقر العلاج الحاسم اللازم له ويجوب أنحاء الوطن العربى يستقصى وينقب ويسأل ويبحث حتى يكون ما يقرره من علاج لهذا الانحطاط الذى ران على أمته علاجا شافيا ناجعا .

ولقد شهدت الامة العربية عددا من دعاة الاصلاح قبل الكواكبى وبعده ، لكن الشيء الذي بز به هذا المصلح العظيم أقرانه الأخيرين أنه أحسن تشخيص الداء فأحسن ذكر الدواء · جاءت كتابته كتابة باحث علمي عملي يحلل ويذكر الاعراض ويصف الداء وسببه والعلاج الناجع له · فهو لا يرجع أسباب انحطاط الامة العربية الى جانب واحد أو الى شيء معين ، لكنه يرجعه الى أسباب عدة ومنازع شتى ثم هو يجمله في أسباب دينية وأخرى سياسية وغيرها أخلاقية · يتصدر الاسباب الدينية موقف بعض العلماء من ديننا الحنيف السمح ، هؤلاء الذين أدخلوا على الدين ما ليس فيه وما لم يدع به نبينا صلى الله عليه وسلم ، فلم يعد بسيطا كما كان انما أصبح التشدد والتعصب سماته والخرافات والبدع مظاهره ·

كذلك يرجع الاسباب السياسية الى الاستبداد الذى فرض على أبناء هذه الامة فحرمهم حرية القول والعمل وأفقدهم الامن والأمل أما الاسسباب الاخلاقية فأفاض فيها الكواكبي وبسط وأطال وكان صريحا عنيفا في وقوفه في وجه أولئك اليائسين المتشككين المشككين في مقدرة هذه الامة رغم عظم قدراتها • فهو يقول على لسان رئيس جمعية أم القرى التي تخيل عقدها في مكة للبحث والتدارس في

شئون المسمين · ينبغى أيها السادات أن لا يهولنا ما ينبسط في جمعيتنا من تفاقم أسباب الضعف والفتور كيلا نيأس من روح الله وأن لا نتوهم الاصابة في قول من قال ان أمتنا ميتة فلا ترجى في حياتنا ، كما لا اصابة في قول من قال اذا نزل الضعف في دولة أو أمة لا يرتفع · فهذه الرومان واليونان والامريكان والطليان واليابان وغيرها كلها أمم أمثالنا استرجعت نشأتها بعد تمام الضعف وفقد كل اللوازم الادبية للحياة السياسية ؛ ثم هو يحمل في شدة على هؤلا الدعاة بأقوال كانت السبب في استسلام الكثيرين وعجزهم عن تغيير أحوالهم بقولهم ان المسلم مصاب وأن الله اذا أحب عبدا ابتلاه ، وان أكثر أهل الجنة البله أو قولهم حسب ابن آدم لقيمات يقمن صلبه الى آخر هذه الأقوال ·

ويرى الكواكبي ان الامة العربية أحوج ما تكون لشبابها رجال المستقبل وصانعي مجدها في غدها ويخشى من تسلط أفكار اليأس والاستسلام التي يبثها من بيدهم أمر هؤلاء الشباب ، اني أرى ان هذا الفتور بالغ في غالب أهل الطبقة العليا من الامة ولا سيما في الشيوخ لأننا نجدهم ينتقصون أنفسهم في كل شيء ويتعاجزون عن كل عمل ويحجمون عن كل اقدام ويتوقعون الخيبة في كل أمل ٠٠ وهؤلاء الواهنة يشق عليهم مفارقة حالات ألفوها عمرهم كما يألف الجسم السقم فلا تلذ له العافية ، فانهم منذ نعومة أظفارهم تعلموا الادب مع العلير يقبلون يده أو ذيله أو رجله وألفوا الاحترام فلا يدوسون الكبير ولو داس رقابهم وألفوا الثبات ثبات الأوتاد تحت المطارق وألفوا الانقياد ولو الى المهالك وألفوا أن تكون وظيفتهم في الحياة دون النبات ذاك يتطاول وهم يتقاصرون ذاك يطلب السماء وهم يطلبون الارض كأنهم للموت مشتاقون • وهكذا طول الألفة على هذه الخصال قلب في فكرهم الحقائق وجعل عندهم المخازي مفاخر فصاروا يسمون التصاغر أدبا والتذلل لطفا والتملق فصاحة واللكنة رزانة وترك الحقوق سماحة وقبول الاهانة تواضعا وبعد أن يحمل الكواكبي على هؤلاء الذين ألفوا الفتور والخور يخشى أن يبثوا سمومهم في الناشئة فهو يقول «وليعلم ان الناشئة الذين تعقد الامة آمالها بأحلامهم عسى يصدق منها شيء وتتعلق الأوطان بحبال همتهم عساهم يأتون فعلا هم أولئك الشباب ومن في حكمهم المحمديون المهذبون الذين يقال فيهم أن شباب رأى القوم عند شبابهم الذين يفتخرون بدينهم ملائين يعلمون أنهم خلقوا أحرارا فيأبون الذل والأسار الذين يودون أن يموتوا كراما ولا يحيون لئاما من الذبن يحبون وطنهم حب من يعلم أنه خلق من تراب من والذين يعشقون الانسانية ويعلمون أن البشرية هي العلم والبهيمية هي الجهالة من الذين يعتبرون أن خير الناس أنفعهم للناس من الذين يعرفون أن القضاء والقدر هي السعى والعمل والذين يوقنون أن كل ما على الارض من أثر هو من عمل أمثالهم البشر فلا يتخيلون « المقدرة ولا يتوقعون من الأقدار الاخيرا »

أما دعوته الى تعليم المرأة فقد سبق بها كل المصلحين الآخرين مثل قاسم أمين وغيره ومن قوله في هذا المقام ، ان لانحلال أخلاقنا

سببا آخر يتعلق بالنساء وهو تركهن جاهلات على خلاف ماكان عليه أسلافنا حيث كان يوجد في نسائنا كأم المؤمنين عائشة رضى الله عنها التي أخذنا عنها نصف ديننا ، وكمئات من الصحابيات والتابعيات راويات الحديث والمتفقهات فضلا عن ألوف العالمات والشاعرات اللاتي في وجودهن في الصدر الاول بدون أنكار حجة دامغة ترغم أنف غيرة الذين يزعمون ان جهل النساء أحفظ لعفتهن فضلا عن أنه لا يقوم لهم برهان على ما يتوهمون حتى يصح الحكم بأن العلم يدعو للفجور ، وأن الجهل يدعو للعفة ، نعم ربما كانت العالمة أقدر على الفجور من الجاهلة ولكن الجاهلة أجسر عليه من العالمة ثم ان ضرر جهل النساء وسوء تأثيره في أخلاق البنين والبنات أمر واضح غنى عن البيان وانما سوء تأثيره في أخلاق الأزواج فيه أمر واضح غنى عن البيان وانما سوء تأثيره في أخلاق الأزواج فيه بعض خفاء يستلزم البحث ، ، »

هذه بعض لمحات سريعة عارضة لجوانب العظمة في دعدوة الكواكبي و والامم في محبتها أشد ما تكون حاجة الى تاريخها تفتش فيه وتنقب وتبحث عن جوانب العظمة الكامنة في هذا التاريخ تتخذ منه زادا يعينها في نضالها ونبراسا يضيء لها الطريق ويحيى موات الأمل في تلك النفوس التي يسعى التخاذل آلى أوصالها ويثبط بعض تلك الهمم .

ولقد عشت فترة طویلة من الوقت ادرس الکواکبی ودعوته الاصلاحیة التی نادی والصیحة الثوریة التی انطلق بها قلمه وذلك حین عهدت الی جامعة الجزائر من بین ما عهدت الی تدریس مادة الیقظة العربیة لطلابها فی لیسانس قسم التاریخ ، فلم أجد أمتنا أحوج ما تكون لشیء مثل حاجتها آلی ما نادی به الكواكبی وما دعا الیه ، وكانی بالكواكبی یعیش معنا أیامنا هذه ویری أمتنا العربیة علی ما هی علیه فیكتب فی أسبباب ذلك وعلاجه ذلك ان ما كتبه الكواكبی لم یكن غثاء أذرت به الریاح أو كلمسات طوتها الأیام

والسنون مثلما طوت غيرها من الكلمات والكتابات ولكن كلمات الكواكبي وكتاباته كانت صادرة عن مبادئ عربية أصيلة ووعى عربي كبير واحساس بمواطن الضعف في هذه الامة وما أحوج علماء ديننا وما أشد حاجة شبابنا وفتياتنا بل ما أشد حاجة كل فرد من أبناء أمتنا أن يأخذ من كلمات الكواكبي دليلا ونبراسا نستضيء به في مرحلة حاسمة من مصيرنا ينبغي أن نجمع فيه أسباب القوة والعزة وأن ننفض عن أنفسنا كل دعوة يأس وهمسة شك في مقدراتنا وقدراتنا

أما حياته نفسها فكانت بحق نموذجا لشخصية عظيمة أبت الركون الى الظلم والضيم فشارت في وجه هذا الظلم صارخة غير مستسلمة له ولا راضية به وسيلمس القارىء الكريم حين يمر على صفحات هذا الكتاب ان صيحة الكواكبي للمناداة بالحرية وما لقيه بسببها من سجن وتشريد جاءت في وقت أحصى على الناس كل حركاتهم وسكناتهم وأصبح الشك في أي شخص كفيل بزجه في غياهب السجون لكن ذلك لم يزد الكواكبي الا ايمانا بأن الاستبداد هو عدو الحق والحرية وقاتلهما ولما أحس ان أمته رضيت بهذا الاستبداد واستكانت له أخذ يجسبها على ما صارت اليه حالها ومآلها يشعرها بحقها و فهو يقول:

ان المستبد يود أن تكون رعيته بقرا تحلب وكلابا تتذلل وتتملق وعلى الرعية أن تدرك ذلك فتعرف مقامها منه هل خلقت خادمة له أو هي جاءت به ليخدمها فاستخدمها ؛ والرعية العاقلة مستعدة أن تقف في وجه الظالم المستبد تقول له لا أريد الشر ثم هي مستعدة لأن تتبع القول بالعمل فان الظالم آذا رأى المظلوم قويا لم يجرؤ على ظلمه ؛

كان الكواكبي يؤمن بأن الاحساس بالظلم هو بداية الطريق للحرية ومن هنا ينبغي أن يوضع الكواكبي بالنسبة لأمتنا في مصاف

كبار كتاب التورة الفرنسية من أمثال فولتير وجان جاك روسر ومونتسكيو وغيرهم ·

أما دوره في اليقظة العربية فلا يختلف المؤرخون على أنه كان أول من وضع لها أسسها وأشاد بأهميتها • نادى بالقومية العربية قبل الكواكبي بعض المسيحيين العرب الذين تثقفوا بالثقافة الغربية أمثال ناصيف اليازجي وبطرس البستاني وكان بدء حركة اليقظة العربية على يد المسيحيين العرب أمرا طبيعيا ذلك أن المبشرين البروتستانت والكاثوليك قاموا بالدعوة الى مذهبهم من العرب وكان من الطبيعي أن يكون نشاطهم واتصالهم مع المسيحيين العرب وحتى تنجح دعوتهم بدأوا في ترجمة الانجيل آلى اللغة العربية واستعانوا في هذا المضمار بأعاظم أدباء العرب في ذلك العصر كي يتوصلوا الى ترجمة بليغة أدبية ذات قيمة • كما أنهم بذلوا جهودا جبارة لتعلم ترجمة بليغة أدبية ذات قيمة • كما أنهم بذلوا جهودا جبارة لتعلم بطلاقة وبلاغة كما أنهم أسرعوا الى انشاء المدارس التي تعلم اللغة العربية حتى تنجح دعوتهم ودعايتهم بين الناس •

وهكذا مضت حركة اليقظة العربية في أول أمرها على يد المسيحيين العرب وكانت نتيجة اهمال العثمانيين لتعليم اللغة العربية ومطاردتها في العصر العثماني ان اللغة العربية لم تجد سوى ملجأ واحدا هي الارساليات التبشيرية المسيحية في بلاد الشام والذات .

ثم كانت دعوة الكواكبي لحركة بعث الامة العربية فجاءت دعوته أول دعوة في مجال اليقظة العربية على يد أحد أبنائها المسلمين ولم يكن ذلك عن تعصب من الكواكبي تعصبا دينيا ، فالمعروف ان الكواكبي نبذ التعصب ورآه آفة الخطر يتجاوز خطره كل آفة أخرى لقد رأى ان رابطة الوطن ينبغي أن تكون فــوق كل رابطة (۱) ولفي المناسبة حافر الدراسات الادبية ج ٢ القسم الاول سنة

ففى كتابه «أم القرى » يتطرق المؤلف خلال أبحاثه عدة مرات الى قضايا الامة العربية لأنه يعتقد ان العرب هم الوسيلة الوحيدة لجمع الكلمة الدينية بل الكلمة الشرقية • وينتقد الكواكبى الحكومة العثمانية انتقادا مرا ويصرح بأن حقوق العرب مهضومة ويقول من أهم الضروريات أن يحصل كل قوم من أهالى تركيا على استقلال نوعى ادارى يناسب عاداتهم وطبائع بلادهم • ثم انه ينفى عن العرب التعصب الدينى والجنسى وللبرهنة على ذلك يشير الى عدم اشتراك البلاد العربية فى حوادث لبنان (١٨٦٠) ويقول (واما حوادث لبنان والشام وحلب فى القرن السابق القرن التاسع عشر) فما كانت متولدة عن تعصب دينى أو جنسى بل من غرور جماعة من الدروز بالانكليز وجماعة من المسيحيين بنابليون الثالث (١)

ونادى الكواكبى بأنه اذا كان على العالم الاسلامى أن يقف فى جبهة واحدة فلا بد أن تكون القيادة عربية وأن يكون مركزها مكة (أم القرى) لا اسطنبول (٢) .

وبعد فما احوجنا في وقتنا هذا أن نمثل أقوال المخلصين من أبناء أمتنا العربية وأن نسترشد بهذه الاقوال وأن نسستعين بها ونرجع اليها • وما أحوجنا الى أن نتمثل دور هؤلاء المخلصين ونضالهم وكفاحهم كمثل أعلى ونموذج طيب صالح في وقت أصبح شباب هذه الامة أحوج ما يكون للمثل والقدرة الصالحة يقتدون بها ويهتدون وماتوفيقي آلا بالله عليه توكلت وعليه فليتوكل المتوكلون •

جامعة الجزائر في ١/١/١٩٧١

<sup>(</sup>١) ساطع الحصرى : نشوء الفكرة القومية ص ١٩٧ ط ٤ .

<sup>(</sup>٢) محمد النيس : الدولة العثمانية والشرق العربي ص ٢٧٠

الفضلالأول

عصرالكواكبى

ينبغى لمن يؤرخ لعبد الرحمن الكواكبى أن يتناول بالدراسة العصر الذى عاش فيه الكواكبى وأن يعرض لمظاهر الانحطاط فى الدولة العثمانية وحكمها للبلاد العربية وذلك أن الكواكبى تصدى لهذا الاستبداد الذى شهدته البلاد العربية على عهد السلطان عبدالحميد الشانى (١٨٧٦ – ١٩٠٩) ثم ان كتابه الذى ألفه بعنوان طبائع الاستبداد ، كان موجها ضد السلطان عبد الحميد بالذات وأن لم يشر الكواكبى الى ذلك فى صراحة وكما أن حياة الكواكبى نفسها وهجرته الى مصر كان فرارا من وجه السلطان المستبد عبد الحميد كذلك جاء كتابه أم القرى ، يحمل حملة شعواء على الاتراك العثمانيين وعلى تاريخهم فهو يورد على لسان أحد أمراء المسلمين مناقشة دارت بينه وبين العضو الهندى فى جمعية أم القرى ما يؤكد ذلك ويدل عليه دلالة واضحة و

يقول الأمير: أرجوك ألا تنظر للمسألة بنظر العوام بل بنظر حكيم سياسى فابعد النظر ماضيا ومستقبلا ، وقلب صفحات التاريخ بدقة تجدان ادارة اللدين وادارة الملك لم يتحدا في الاسلام تماما الافي عهد الخلفاء الراشدين وعمر بنعبد العزيز فقط رضى الله عنهم واتحدت نوعا في الامويين والعباسيين ثم افترقت الخلافة عن الملك وأما سلاطين آل عثمان الفخام فاني أذكر لك نموذجا من أعمال لهم أتوها رعاية للملك وان كانت مصادمة للدين فأقول هذا السلطان

محمد الفاتح وهو أفضل آل عثمان قدم الملك على الدين فاتفق سرا مع فرديناند ملك (الاراغون) الاسبانيولى ثم مع زوجة (ايزابيلا) على تمكينهما من ازانة ملك بنى الأحمر آخر الدول العربية في الاندلس، ورضى بالقتل العام والاكراه على التنصر بالاحراق وضياع خمسة ملايين من المسلمين باعانتهما باشغاله أساطيل أفريقيا عن نجدة المسلمين ٠٠

وهذا السلطان سليم غدر بآل العباس واستقصاهم حتى انه قتل الأمهات لأجل الأجنة ، وبينما هو يقتل العرب في الشرق كان الاسبانيون يحرقون بقيتهم في الاندلس ، وهذا السلطان سليمان ضايق ايران حتى ألجأهم الى اعلان الرفض المكفر ٠٠ »

ثم يعود على لسان هذا الامير في كتابه أم القرى يعدد ما فعله العثمانيون منها انهم سعوا في انقراض خمسة عشر دولة وحكومة اسلامية وأغروا الروس على التتار وهولاندة على جاوة وتعاقبوا على تدويخ اليمن ، فأهلكوا الى الآن عشرات المسلمين ، ثم يأتى على ما أباحه السلطان عبد الحميد من الربا والخمور وأبطال الحدود ، ويمضى الكواكبي في صفحات كاملة من كتابه أم القرى يحمل حملة كبرى على العثمانيين فيقهول : أليس الترك قد تركوا الامة أربعة قرون ولا خليفة ، وتركوا الدين تعبث به الأهواء ولا مرجع، وتركوا المسلمين صما بكما عميا ولا مرشد ، أليس الترك قد تركوا الأندلس مبادلة وتركوا الهند مساهلة وتركوا الممالك الآسيوية للروسيين وتركوا قارة أفريقيا الاسلامية للطامعين وتركوا المداخلة في الصين وتركوا قارة افريقيا الاسلامية للطامعين وتركوا المداخلة في الصين

« أليس الترك قد تركوا وفود المسلمين يعودون خائبين وتركوا المستنصرين بهم عرضة للمنتقمين وتركوا اللي ملكهم طعمة للمتغلبين و فهل والحالة هذه ما آن لهم أن يستيقظوا ويصبحوا من

النادمين على ما فرطوا في القرون الخالية فيتركون الخلافة لأهلها والدين خماته ٠٠ » يشير الكواكبي بالطبع الى حق العرب في الخلافة وحماية الدين ٠

ويؤكد الكواكبى انه غير متعصب للعرب وانما يراه ما لا بد أن يراه كل حر مدقق يتفحص الامر من أن الغيرة على الدين وأهله والاستعداد لتجديد عز الاسلام منحصران فى أهل البدوية من العرب حيث ان المسيئة الالهية قد حفظتهم من تلك الأمراض الأخلاقية كفالج الحرية فى الحواضر باعتقاد أهلها أنهم خلقوا انعاما للامراء وكجهذام التربية فى المدن بوصفهم النساء فى مقام ربائط للاستمتاع ن » الى آخر ما جاء فى كتاباته مما سوف نتناولها فى موضعها من هذا الكتاب بمشيئة الله ن

كان من الضرورى آذا أن نتناول بالدراسة العصر الذى عاش فيه الكواكبى وهو النصف الثانى من القرن التاسع عشر وهى الفترة التى ولد فيها الكواكبى وعاش وترعرع ثم حمل القلم دفاعا عن حق أمته أمام صروح الظلم والطغيان التى استبدت بها وطغت عليها وارسفتها بقيود ثقيلة لا سبيل الى الفكاك منها الا بأن يحس أهلها بحقهم فى الحرية والاستقلال والسيادة ٠

من المعروف ان الدولة العثمانية وصلت أوج اتساعها وقمة مجدها في عهد السلطان سليمان القانوني فامتدت الامبراطورية العثمانية على عهده من الدانوب الى الخليج العربي ومن أراضي الاستبس في أوكرانيا الى الشلال في جنوب مصر • وحين استكملت الدولة العثمانية عناصر قوتها ونظمها بدأت تدخل في دور التدهور •

وجاء تدهور الدولة العثمانية من عدة عوامل داخلية أهمها ان السلاطين العثمانيين بعد سليمان القانوني كانوا سلسلة من الحكام الضعاف الذين يفتقرون الى دراية باحتياجات الامبراطورية الجديدة ·

كذلك اختل نظام الانكشارية حيث فقد هذا الجيش بالتدريج كل ماكان له من نوايا وتحول آخر الأمر الى آلة فساد وفوضى فتضاءل ارتباط الانكشارية بثكناتهم ولم تعد حرفتهم الجندية الصرفة كما كان أمرهم على عهد قوة الدولة العثمانية ، وانما أصبحت الجندية مهنة ارتزاق فلم يعد يذهب كثير منهم الى ثكناتهم الا لاستلام مرتباتهم ووقف جنود الانكشارية حجر عثرة أمام كل اصلاح حتى ان السلطان سليم الشالث الذي حكم الدولة العثمانية ما بين سنتى ١٧٨٩ من المولة العثمانية ما بين سنتى ١٧٨٩ في الدولة العثمانية ، فلقد كان سليم معجبا بالثقافة الفرنسية وأراد أن تكون تركيا شبيهة بأوروبا في التقدم ، لكن الانكشارية وقفت للسلطان سليم بالمرصاد فخلعوه عن العرش ثم اغتالوه بغية اجتثاث جذور الاصلاح من جذوره ، (١)

وظلت الانكشارية عقبة كأداء في سبيل الاصلاح حتى نجح السلطان محمود الثاني آلذي تولى عرش الدولة العثمانية في مطلع القرن التاسع عشر (١٨٠٩ ـ ١٨٣٩) في القضاء عليهم نهائيا سنة القرن التاسع عشر (١٨٠٩ ـ ١٨٣٩) في القضاء عليهم نهائيا سنة فكان عليه أن يعترف بالحكم الذاتي للصرب وتبع ذلك ثورة على باشا في ألبانيا ( ١٨٢٠ ـ ١٨٢٥) وثورة اليونان في المورة ولما كان السلطان العثماني غير قادر على سحق تـورة اليونان فقد استعان محمود الثاني بمحمد على لسحت هذه الثورة وحاول السلطان محمود الثاني أن يكسب العلماء الى جانبه ليؤيدوه فيما أقدم عليه من اصلاحات لكنهم كانوا كالانكشارية عقبة في سبيل كل اصلاح من اصلاحات لكنهم كانوا كالانكشارية عقبة في سبيل كل اصلاح

الله الحصرى: البلاد العربية والدولة العثمانية ص ٧٤ Devereux: The First Ottoman Constitutional وكذلك ارجع الى period pp. 30-31.

وكان هؤلاء العلماء سواء من منهم في القضاء أو الامامة أو الافتاء أو مشايخ الطرق أو المعلمين يشتد نفوذهم ويقوى كلما ضعفت الدولة العثمانية وصارت الدولة تلجا الى وساطتهم في كثير من الامور وتستصدر منهم الفتاوى المختلفة ومن أجلهذا سعت الى استرضائهم في شتى المناسبات بل صار أصحاب المطامع يسعون وراءهم لتحقيق أغراضهم الخاصة وفي الوقت الذي كان عددهم يزداد ونفوذهم يشتد كان المستوى العلمي للكثيرين منهم ينحط وثقافتهم الدينية تضعف وصارت تنتشر بينهم ضروب من التعصب الأعمى الدينية تضعف وصارت تنتشر بينهم ضروب من التعصب الأعمى

ومن المعروف ان الكواكبي في كتاباته تصدى أول ما تصدى لهؤلاء العلماء الذين وصفهم بالمدلسين الذين ضيعوا الدين وأهله ورأى ان فئة منهم اخترعوا عبادات وقربات لم يأت بها الاسلام ويقول عنهم فكأن الله تعالى ترك لنا ديننا ناقصا فهم أكملوه ومنهم قوم يعتبرون البلادة سلاحا والخمول خيرا والخبل خشوعا والصرع وصولا والهذيان عرفانا والجنون منتهى المراتب السبع للكمال » •

ثم كان أن اقدمت الدولة العثمانية على عهد السلطان عبدالمجيد على محاولة اتمام حركة الاصلاحات وتنظيم أمورها على نحو ما هى عليه في الدول الاوربية الاخرى المتقدمة · ولذلك عرفت هذه الاصلاحات بالتنظيمات ، لكن حركة الاصلاح هذه أيضالم تؤت ثمرتها المرجوة فجاءت محاولة للتقليد دون أن يؤمن القائمون بأمرها ان شئون كل دولة تختلف عن الاخرى ·

وأشار الكواكبي في كتابه أم القرى الى هذه التنظيمات فوصف حال الدولة العثمانية بأنها كانت قبلها خيرا منها بعدها فعطلت أصولها القديمة ولم تحسن التقليد ولا الابداع فتشتت حالها ولا سيما في العشرين سنة الاخيرة التي ضاع فيها ثلثا المملكة وضرب الثلث الباقي وأشرف على الضياع لفقد الرجال ٠٠٠،

واذا كانت الدولة العثمانية قد حددت سلطات الولاة الآ أنها اقتبست كثيرا من النظم الاجنبية وغالت في المركزية فانتقلت من الافراط الى التفريط وعانت البلاد العربية كثيرا من هذا الاجراء وحاول بعض الولاة المصلحين مثيل مدحت باشا وغيره أن يجعلوا الدولة تخفف من غلوائها في المركزية فذهبت جهودهم ادراج الرياح الدولة تخفف من غلوائها في المركزية فذهبت جهودهم ادراج الرياح

وتستند هذه التنظيمات التي أصدرتها الدولة العثمانية الى مرسومين صدر الأول سنة ١٨٣٩ وعرف باسم منشور كلخانة نسبة الى قصر كلخانة الذي صدر فيه والثاني سنة ١٨٥٦ عرف باسم منشور التنظيمات الخيرية ويقرر الاول الحقوق التي ينبغي أن يتمتع بها كل فرد في الدولة العثمانية وهي : أمنية الروح والعرض والمال وذلك أن أبناء الدولة العثمانية حتى ذلك الحين لم يكونوا يأمنون على أرواحهم أو أموالهم و فكثيرا ما كان الاشخاص يعدمون من غير محاكمة ولم يكن ذلك يتم بأمر السلاطين فحسب بل بأمر الولاة كذلك وكانت الدولة العثمانية تختار للولايات ولاة ليسوا بذات كفاء حتى أصبحت الامارة وراثية في كثير من البيوت والمارة مكة وامارات العشائر الضخمة في الحجاز والعراق والعراق والمارة مكة وامارات العشائر الضخمة في الحجاز والعراق و

وقد فسر الكواكبي السر في ذلك بأن الهدف منه « أن يكون الامير منفورا ممن ولى عليهم مكروها عندهم فلا يتفق معهم ضد الدولة » •

والى جانب منشور كلخانة صدر منشور آخر عقب حرب القرم التى وقعت بين روسيا وتركيا سنة ١٨٥٦ عرف بمنشور التنظيمات أكد هذا المنشور الاخير ما سبق أن قرره المنشور السابق ولكنه أضاف اليه بندا هاما هو معاملة جميع تبعة الدولة (الغير المسلمين من أبناء الدولة) مهما كانت أديانهم ومذاهبهم معاملة متساوية مع المسلمين من أبناء الدولة • كما صرح في الوقت نفسه ابقاء الامتيازات

الممنوحة لرؤساء الملل غير المسلمة على أن تنظم بقوانين جديدة • كما وعد باصدار قانون جديد لاصلاح شئون الولايات • وتضمن المنشور كذلك ان جميع الوظائف في الدولة أصبحت من حق كل رعايا السلطان بلا استثناء أو تفريق بينهم كما سمح للأجانب بالملكية في الدولة بشروط خاصة • (١)

كان الدافع والأساس وراء اجراء هذه التنظيمات المذكورة هو ضغط الدول الاوربية ومطالبتها بالاصلاح خاصة بالنسبة للمسيحيين التابعين للدولة العثمانية وبرغم هذا لن يكن الاصلاح عن اقتناع وايمان من جانب القائمين عليه والمنادين به برغم وجود عدد من رجال الدولة المستفيدين الذين كانوا يرون ضرورة اصلاح جهاز الدولة وتجديده على أساس اقتباس النظم الاوربية من غير مساس بالاحكام الشرعية وعلى كل فثمة نقد شديد يوجه الى حركة التنظيمات الخيرية ذلك ان الحماس كان شديدا للأخذ بنظم الغرب وأساليبه ، لكن هذا الحماس لم يتعد الجانب الشكلي فقط دون وجود الظروف الموضوعية التي تمكن من فاعليتها وهذا ما عبر وعده الكواكبي بقوله « ان الدولة أحسنت التقليد ولم تحسن الابداع » .

وكانت النتيجة ان أصبحت التنظيمات مجرد مبادى، مكتوبة على ورق فلم يستطع السلطان أن ينقد ما جاء بها بل نجح أعداء التقدم والاصلاح في ابعاد رشيد باشا الذي كان من وراء هذه التنظيمات يؤيدها ويتحمس لها · ونجحوا في ذلك حتى عينه السلطان سفيرا لتركيا في باريس سنة ١٨٤١ · (١) ولم تتحقق التسوية بين المسلمين والمسيحيين فظلت الوظائف العامة لا سيما

Devereux: The First Ottoman Constitutional Period, p. 23. (1)

Revereux: p. 23. (7)

الوظائف الادارية والقضائية شبه محصورة بالمسلمين فعلا وان لم يكن قانونا وظلت الدول الاوربية تستفيد من هذه الاوضاع في بسط حمايتها على المسيحيين وتحريكهم بين الحين والآخر فاستمرت فرنسا تدعى حماية الكاثوليك في جميع أنحاء الدولة العثمانية وظلت روسيا تعتبر نفسها حامية الارثوذكس وصارت انجلترا تحمى البروتستانت فضلا عن اتصالها ببعض الطوائف الأخرى (١) .

وشهدت البلاد العربية تغييرات كبيرة على عهد التنظيمات فقد أخذت الدولة العثمانية تطبق فيها هذه التنظيمات بدرجات متفاوتة فسوريا وبيروت وحلب كانت أولى الولايات التى طبقت فيها هذه التنظيمات تطبيقا شهاملا وسريعا وأما تطبيقها في ولايتي بغداد والبصرة فكان أقل سرعة وأقل شمولا أما ولايتي اليمن والحجاز فلم تشهد من التغييرات الا الشيء القليل ولقد كان للقرار الخاص بتنظيم شئون البطريركيات والمجالس الملية ان زاد ترابط الجماعات المسيحية وأخذت الدول الاوربية خلال عهد التنظيمات تتنافس في توسيع نفوذها في البلاد العربية عن طريق تأسيس مدارس تنشر لغتها وثقافتها وكانت حلب وهي موطن العلامة الكواكبي من تلك الولايات التي نالت حظا كبيراً من هذه المدارس الاجنبية وهذا النفوذ الغربي مما كان له تأثيره على الثقافة والنهضة العلمية فيها النفوذ الغربي مما كان له تأثيره على الثقافة والنهضة العلمية فيها بوجه خاص و

وكان من الممكن أن تثمر التنظيمات ثمرتها المرجوة لولا هؤلاء الذين كانوا يقفون في وجه كل حركة اصلاحية في الدولة العشمانية واستعان هؤلاء المعارضون بالعلماء الذين أفتى بعضهم بعدم قانونيتها على أساس أنها تعطى لغير المسلمين ما للمسلمين من حقوق وحدث هذا في وقت كانت الاصلاحات مسألة تقتضيها

<sup>(</sup>١) ساطع الحصرى : البلاد العربية والدولة العثمانية ص ٩٣

الضرورة للحيلولة دون ازدياد تدخل الدول الاوربية في أمور الدولة العثمانية بحجة المحافظة على حقوق الرعايا المسيحيين في الدولة العثمانية •

ومع حلول عام ١٨٧٦ أصبح الموقف متدهـورا في الدولة العثمانية فقد فشلت حركة الاصلاحات التي أقدمت عليها الدولة العثمانية والتي أصدرت بشأنها منشوري التنظيمات التي سبق أن أشرنا اليها • وأسوأ من ذلك ازدياد القروض فقد كان لموت السلطان عبد المجيد سنة ١٨٦١ وتولى السلطان عبد العزيز أمور الدولة ان ساء الموقف عن ذي قبل • فقد اشتهر عن السلطان الجديد اسرافه وبذخه وتوالت الديون على الدولة العثمانية حتى ان الباب العالى اضطر في أكتوبر اسنة ١٨٧٥ الى أن يخصص ميزانية الدولة لتسديد الدين وخسرت الدولة أكثر ممتلكاتها في البلقان ٠ ورغم تمكن القوات العثمانية من اخماد ثورة الجبل الاســـود والبوسية والهرسك والصرب وكريت فقد خسرت هذه المقاطعات كذلك اتحدت ولايتا الأفلاق والبغدان لتشكلا الدولة الرومانية ولم تكن حالة الولايات العربية بأفضل من ذلك فقد اشتد التدخل الاجنبي في شلئون تونس ومصر بعد أن ازدادت ديونهما وأخذت فرنسا ترنو الى تونس بعد بسط نفوذها على الجزائر سينة ١٨٣٠ كذلك ازداد النفوذ الفرنسي في لبنان وغيرها من الاقطار السورية ونالت الشركات الفرنسية امتيازات عديدة في تلك البلاد ٠ (١)

ومضت الدولة العثمانية على عهد السلطان عبد العزيز في تدهور مستمر لا تجد من يوليها العلاج الحاسم الناجع خاصة بعد أن استمرت في عقدها للقروض حتى عجزت الدولة عن سلداد

<sup>(</sup>١) عبد الكريم غرايبة : سورية في القرن التاسع عشر ص ٣٥٠٠

الديون المستحقة عليها في مواعيدها • وأعلن في السادس من أكتوبر سنة ١٨٧٥ عن افلاس الدولة العثمانية وبادرت الدول الاوربية الى التدخل حفاظا على حقوق دائنيها • فتشكل مجلس للدين العام ضم ممثلين عن بريطانيا وفرنسا والنمسا وايطاليا وألمانيا والدولة العثمانية ويذكر المؤرخون أن السلطان عبد العزيز كان ينفق من هذه القروض على ملذاته الخاصة وأنه تورط في الديون بشكل كبير شأنه شأن الخديو اسماعيل وزار عبد العزيز مصر سنة ١٨٦٣ وكان أول سلطان عثماني يزورها بعد فتحها على عهد السلطان سليم • كما زار باريس سنة ١٨٦٧ وأقام القصور الضخمة ثم كان ان اشتعلت نيران الثورة البلغارية في أول مايو ١٨٧٦ وتعرض المسلمون فيها لمذابح أثارت طلاب المدارس الدينية في اسطنبول الذين قاموا بمظاهرات ضد السلطان وانتهى الأمر بأن اعتبر السلطان عبد العزيز مسئولا عن الضعف المالي والعسكري الذي عانت منه الدولة العثمانية فصدرت فتوى من شيخ الاسلام بخلعه وانتهت حياته بانتحاره بعد ذلك (١) • وخلفه السلطان مراد الخامس بن عبد المجيد في ٣٠ مارس ١٨٧٦ لكن سوء صحته واضطراب أعصابه ومرضه بالصرع بدت واضحة على تصرفاته حتى تقرر عدم صلاحيته للحكم فخلع وبويع أخوه عبد الحميد باسم السلطان عبد الحميد الثاني .

وهكذا كانت حالة الدولة العثمانية في سنة ١٨٧٦ ( وهو العام الذي تولى فيه السلطان عبد الحميد الحكم ) سيئة للغاية والموقف فيها متدهور بشكل واضح ٠

وحين نتناول بالحديث عهد السلطان عبد الحميد الشانى ينبغى أن نتناول ذلك بالدراسة المسهبة ، ذلك أن الكواكبي عاش

Devereux: p. 33. (1)

الجزء الاكبر من عمره على عهد هذا السلطان. • فلقد تولى عبد الحميد الحكم وقد بلغ الكواكبي من العمر \_ كما سيتضح ذلك عند تناولنا لترجمته \_ اثنين وعشرين عاما ، وظل السلطان عبد الحميد يحكم الدولة العثمانية مدة قاربت الثلث قرن • وتوفى الكواكبي قبل أن يخلع هذا السلطان من العرش سنة ١٩٠٩ اثر الثورة الشهيرة التي وقعت في ذلك الحين والتي أعقبها حكم جماعة الاتحاد والترقي للدولة العثمانية • ثم ان الكواكبي تصدى لاستبداد السلطان عبد الحميد بمثل ما لم يتصد له كاتب آخر في زمانه وتحمل بسبب ذلك هجره لوطنه الى مصر التي كانت ملجأ الأحرار والمفكرين في ذلك الحين · ونشر فيها ( مصر ) كتابه الذي أسماه « طبائع الاستبداد » والذي حمل فيه على الحكم المستبد، وصدرت أوامر السلطان عبد الحميد بمنع الكتاب من الدخــول الى بلاد الدولة العثمانية لما فيها من صيحات حرة ودعوة الى الثورة على الظلم والاستبداد • وبرغم ذلك تسربت نسخ منه خفية الى كثير من الناس فأحدثت دويا كبيرا وأثرا ملموسا في البلاد العربية ، ومن هنا كان للكواكبي الدور الكبير في اليقظة العربية الحديثة على نحوما سنتناوله فيما بعد عندما يحين موضع ذلك من هذا الكتاب .

جاء السلطان عبد الحميد الى الحكم بعد خلع أخيه السلطان مراد الخامس وكان الاخير قد تولى الحكم بعد خلع عمه السلطان عبد العزيز وكان الاخير قد تولى الحكم بعد خلع عمه السلطان عبد العزيز وكانه نظرا لما اتضح من مرض مراد الخامس وتأثير ذلك على تصرفاته أقدمت الجماعة المستنيرة التى تزعمت حركة الاصلاح فى الدولة العثمانية على خلعه وكان يتزعم هذه الحركة مدحت باشا ولد مدحت باشا فى القسطنطينية سنة ١٨٢٢ وتولى مناصب ادارية مختلفة فى الدولة الى أن أن أصبح واليا على وتولى مناصب ادارية مختلفة فى الدولة الى أن أن أصبح واليا على بلغاريا وله من العمر أربعون عاما ، ثم تولى ولاية بغداد عام غيره من أبناء الدولة .

كان مدحت باشا شأنه شأن الشباب التركى المثقف المشبع بروح الثقافة الغربية يرى ان اصلاح الدولة العثمانية يكمن في وجود جهاز برلمانی یستند آلی دستور مکتوب یلتزم به السلطان وكانت المشكلة ان السلاطين لم يكونوا يشعرون بضرورة الاصلاح الا عندما تدفعهم الاهوال وتحدق الأخطار بالدولة العثمانية من كل جانب · عندئذ يصدرون فرمانات الاصلاح مبتغين بها اقناع الدول الأوربية أنهم بسبيل اتخاذ العديد من وجوه الاصلاح في شئون الدولة ، فاذا ما زال الخطر نفضوا أيديهم عن هذه الاصلاحات وساعدهم على ذلك وجود الفئات الرجعية من العلماء وغيرهم الذين كانوا يقفون لكل حركة اصلاحية بالمرصاد وبرغم أن كثيرا من هؤلاء المستنيرين الاتراك ودعاة الاصلاح وجدوا استحالة بقائهم فيداخل أراضى الدولة العثمانية خشية القبض عليهم أو اغتيالهم ، فأن عددا منهم بقى يعمل وينظم حركات المقاومة والتصدى للاستبداد وكان على رأس هؤلاء مدحت باشا • استدعاه السلطان عبد العزيز ليتولى منصب الصدر الاعظم في يوليو ١٨٧٢ بعد أن أحدقت الاخطار بالدولة العثمانية ، ذلك ان مدحت كان شخصية يحترمها المسئولون الأوربيون والمسيرون لدفة السياسة الأوربية في ذلك الحين ٠ كان مدحت يحلم بامبراطورية لا يكون فيها تمييز بين مسلم ومسيحي وانما الكل رعايا عثمانيون • وكان بفكره هذا سابق لفكر غيره من الأحرار ، كذلك كان رأيه شأن دعاة الاصلاح غيره • ان أول خطوة الاصلاح أمور الدولة العثمانية هو الحد من نفوذ السلطان (١) ٠ ٠

ولما وجد مدحت استحالة العمل مع السلطان عبد العزيز لم يجد بدا من الاستقالة التى قبلها السلطان على الفور · وكان معنى قبول السلطان عبد العزيز لاستقالته أنه لا يريد أن يساير الركب

Devereux: The First Ottoman Constitutional period pp. 30-31. (1)

التحررى في الدولة وأنه جاء بمدحت لفترة مستهدفا من وراء ذلك اقناع الدول الاوربية بالكف عن التدخل في شئون الدولةالعثمانية وعلى اثر استقالة مدحت قدم بعض الاحرار المؤيدين لمدحت في سياسته مذكرة في التاسع من مارس ١٨٧٦ الى ساسة أوربا وألقت المذكرة اللوم على السلطان وقالت المذكرة أنه لو أنه بدلا من أن تكون أمور الدولة رهن تصرف السلطان كانت هناك حكومة صالحة تحكم في تركيا ، لما كانت هناك مشكلة ما خاصة بجنس أو بدين ولو أنه بدلا من أن يحكمنا طاغية يعتبر نفسه ممثل الله في أرضه فيحكمنا حاكم صالح معه مجلس نيابي يضم ممثل الله في أرضه فيحكمنا حاكم صالح معه مجلس نيابي يضم ممثلين لكل جنس ودين لبلغت تركيا دون صعوبة ما هي جديرة به بالنسبة لأرضها وشعبها (١) .

وتطورت الامور بسرعة فقد بانت الحاجة الى اصلاح جذرى وفعال شجع دعاة الاصلاح ان مراد ابن أخى السلطان عبد العزيز كان يدعو للاصلاح ويطالب بالحياة الدستورية وحاول السلطان عبد العزيز ان يكسب الاحرار الى جانبه ، ويحقق مطالب طلبة الشريعة الاسلامية من طرد الصدر الاعظم محمود نديم باشا صاحب السمعة السيئة والمجىء بمدحت باشا محله و فعزل السلطان نديم باشا لكنه عين محله رشدى باشا بدلا من المجيىء بمدحت وعند عند تتجمعت القوى المعارضة للسلطان وأجمعوا على ضرورة خلعه وتم ذلك في الثلاثين من ما يو سنة ١٨٧٦ وتولى عملية اعتقاله والقبض عليه سليمان حسنى باشا الذي أصبح فيما بعد مدير المدارس العسكرية وجبيء بمراد سلطانا على الدولة العثمانية باسم مراد الخامس و

ووعد السلطان مراد الخامس ان يعلن دستورا للبلاد بمجرد أن تستتب الامور ووجه دعوة الى الأتراك الأحرار الذين فروا خارج

Ibid, p. 32. (1)

تركيا ان يعودوا اليها وبرغم ان السلطان مراد بدت منه هذه الروح الاصلاحية فان الحاشية التي كانت تقف لكل حركة اصلاحية سرعان ما أحاطت بمراد وجعلته ينسى وعوده التي وعد بها فجاء من يبلغ مدحت على لسان السلطان أنه لا يرغب في وجود مجلس نيابي « فأمتنا لم تبلغ بعد الوقت المناسب لذلك ، ويجب أن تتولى يد قوية زمام الأمور حتى تقضى على الاضطراب ألذى يسود اللهد و . .

وبدلا من أن يوقع السلطان مراد على مشروع الفرمان الذى أعده مدحت والذى ينص على وجود حكومة دستورية ، أحدث السلطان تعديلا فيه فنص على احترام القوانين التي ينبغي أن ترعى مصالح كل السكان · وبادر مدحت ينشر مشروعه الذى كان قد أعدد والذي ينص على الحد من سلطة السلطان واستبدال الصدر الاعظم بمنصب رئيس للوزراء وايجاد مجلس للنواب الى غير ذلك مما عليه الدول الاخرى التي تحكم حكما دستوريا · وكان من شأن ذلك ان يزيد من سخط السلطان ولم ير دعاة الاصلاح بدا من التحرك · قابل مدحت أخا السلطان مراد يعرض عليه أن يتونى الحكم حتى يشغى السلطان من مرضه الذي بدا عليه · لكن عبد الحميد رفض على أساس أن القانون العثماني لا يسمح بالوصاية · ومن ثم تقرر عزل مراد والمجيء بعبد الحميد سلطانا على الدولة العثمانية ·

وقبل أن يعلن مدحت ذلك رسميا أراد أن يتجنب ما حدث على عهد أسلافه من السلاطين السابقين حين نكثوا بوعودهم في الاصلاح · فطلب مدحت مقابلة عبد الحميد واستوثق منه رغبت النجادة في الاقدام على الاصلاح · اشترط مدحت على السلطان عبد الحميد ثلاثة شروط كي يجيء به الى الحكم · أولا ان يصدر دستورا دون تأخير ثانيا أنه كسلطان يتصرف في مسائل الدولة بناء على استشارة الوزراء المسئولين ثالثا أن يعيد تعيين الرجال

الأحرار الذين عزلهم مراد مثل فايق كمال وسعد الله بك وغيرهم ووافق عبد الحميد على كل ما اشترط عليه مدحت بل ان السلطان عبد الحميد قال أكثر من ذلك اننى لا أقبل الحكم الا على أساس دستورى استشارى .

وتولى السلطان عبد الحميد الحكم وظلت الأحداث التي مرت بها البلاد من قبل والتي أدت الى خلع اثنين من السلطين من قبله (عبد العزيز ، مراد الحامس) تؤثر في نفسيته تأثيرا عميقا وجعلته يخاف على عرشه وحياته وحملته على اتخاذ سلسلة طويلة ومعقدة من التدابير أفضت الى استبداد لم تشهد الدولة العثمانية ومن بينها البلاد العربية له نظيرا من قبل .

ما كاد عبد الحميد يتولى عرش الدولة العثمانية حتى بدأت تصرفاته تناقض وعوده وعوده لم يوافق على مشروع الفرمان الذي أعده مدحت فعدل فيه مثلما فعل السلطان مراد من قبل ثم بدأ يقرب اليه المستشارين والشخصيات التي عرفت بكرهها للاصلاح ولمدحت باشا ولدعاة الاصلاح لكن الموقف الخارجي بالنسبة للدولة العثمانية كان من شأنه أن يرغم السلطان على قبول مبادى الاصلاح التي نادى بها عدحت ولو لفترة محدودة وتفصيل ذلك ان الموقف في البلقان تدهور بشكل ملحوظ نتيجة لازدياد ثورات الصرب والبوسنة والهرسك وتدخلت الدول الأوربية بعد أن بدأ الجيش التركي يسحق الصربين فعرضت على السلطان قبوله هدنة غير رسمية من ١٦ \_ ٢٥ سبتمبر وسمية من ١٦ \_ ٢٥ سبتمبر و

وفى اليوم التالى مباشرة ( ٢٦ سبتمبر ) اجتمع السلطان مع العلماء والاعيان وكبار رجال الدولة وقادة الجيش ليبحث معهم ما اذا كان يقبل مقترحات الدول الاوربية أو يرفضها والتى كانت تقضى بمنح الصرب والهرسك حكما ذاتيا وادخال العديد من الاصلاحات في بلغاريا و وانتهز مدحت هذه الفرصة وأعلن للسلطان

ان اقدام الدولة العثمانية على الاعلان عن برنامج للاصلاح كفيل بتفويت الفرصة على الدول الاوربية للتدخل ·

وبرغم كره السلطان عبد اشميد للاصلاح الا أنه لم يكن أمامه مفر من ذلك للحيلولة دون التدخل الأجنبي في البلاد • وتألفت على الفور لجنة لوضع الدستور عهد الى مدحت برئاستها • واذا كان عبد الحميد قد حرص أن يضم في اللجنة من يثق فيهم أو من يعتقد أنهم مخلصون له ، الا أن صوت الأحرار وآراءهم كانت هي الغالبة حاصة وان مدحت باشا كان رئيس هذه اللجنة • وليس معنى هذا ان مدحت لم تواجهه عقبات في هذه اللجنة التي بدأت عملها منذ السابع من أكتوبر ١٨٧٦ حتى أتمته في ٢٠ نوفمبر من نفس العام ، ذلك أن بعض علماء الدين الذين وإفقوا على مضض ان تضم اللجنة من يمثل المسيحيين من رعايا الدولة العثمانية ، فانهم أصروا على وجهات نظر معينة تجاه موقفهم من غير المسلمين ولذلك فان مشروع الدستور مثلا لم يشر ألى حق المسيحيين في دخول الجيش ولا الأخذ بشهادتهم في المحاكم على قدم وساق مع المسلمين • كذلك لم يستطع مدحت النص في مشروع الدستور على قرار بانشاء المدارس التي تجمع بين أبناء الدولة العثمانية بصرف النظر عن عقيدتهم الدينية • وما أن انتهت اللجنة من عملها حتى وجد مدحت أن بعض حاشية السلطان عبد الحميد قد أوعزت له ان مشروع الدستور ينتقص من سلطاته وبالتالي ينتقص من هيبته أمام الرأى العام · كذلك لم يؤخذ بوجهة نظر اللجنة التي أقرت استبدال وظيفة الصدر الاعظم برئيس للوزراء يكون من حقه اختيار الوزراء المسئولين أمام مجلس النواب • وتعلل السلطان عبدالحميد في رفضه لبعض توصيات اللجنة أن هناك ثغرات في مشروع الدستور المقترح لا يتمشى مع عادات وتقاليد أمتنا » • وكان من المتوقع أن يؤجل السلطان عبد الحميد اعلان

الدستور برمته لولا ان الحوادث الخارجية تطورت بسرعة ٠ فلقد استؤنفت الحرب في البلقان بعد انتهاء الهدنة التي فرضتها الدول الاوربية • وفي ٣١ أكتوبر ١٨٧٦ قدمت روسيا انذارا للباب العالى تطلب وقف الحرب خلال ثمان وأربعين ساعة واعلان هدنة مدتها شهرين ٠ ولما كان الباب العالى غير مستعد لمجابهــــة روسيا فقد أعلن قبوله لمطالبها في اليوم التالي . ولما كانت بريطانيا لا تريد أن تترك زمام المبادرة لروسيا فقد أرسل وزير خارجيتها لورد دربي منشورا للدول الأخرى وللباب العالى يطلب عقد مؤتمر لوضع حل حاسم للمسألة الشرقية • وقبلت الدول ومعها البأب العالى ذلك • واختايرت الاستانة مقرا للاجتماع • ولكن روسيا أصرت أن يجتمع مندوبو الدول أولا بدون حضور ممثل الباب العالى • وكان معنى ذلك أن الدول ستجتمع لتقرر ما تريد فرضه على الباب العالى لقبوله • ولم يكن أمام الباب العالى خيار فعليه أن يقبل ما تأمره به الدول • وكان رأى مدحت أنه بمبادرة السلطان باعلان الدستور وعزمه على الاصلاح يستطيع أن يحول بين الدول الأوربية وبين التدخل •

ومن هنا فقط ولسبب ذلك فحسب أعلن عبد الحميد موافقته على اعلان أول دستور للبلاد وأصدر فرمانا رسميا بذلك في ٢٣ ديسمبر ١٨٧٦ .

ويسمى الأتراك العثمانيون الدستور باسم القانون الاساسى كما اتفق على تسميته العهد الدستورى بعهدالمشروطية الاولى تمييزا له عن المشروطية الثانية التى قررت سيئة ١٩٠٨ اعادة العمل بالدستور حين أجبر السلطان عبد الحميد على ذلك من طرف جماعة الاتحاد والترقى .

وفرح الناس في كل فج باعلان الدسيتور سنة ١٨٧٦ وان واعتقدوا ان عهدا مشرقا وضاء قد أشرق على الدولة العثمانية • وان

السلطان لم تصبح سلطته مطلقة بل مشروطة ومقيدة وكان أهم ما تضمنه هذا السبتور (١) أنه غير من شكل الدولة فبعد أن كانت كل السلطات مركزة في يد السلطان كلمته هي القانون ليس لرعاياه من حق الاطاعة الا ما يأمر به السلطان أصبحت الدولة العثمانية بموجب هذا الدستور دولة ذات نظام دستورى برلماني وأصبح لرعايا الدولة العثمانية حق التمتع بالحريات والاشتراك في تشريع القوانين و فقد قرر الدستور وجود هيئة برلمانية تكون من مجلس للشيوخ يسمى مجلس الاعيان ومجلس من النواب يسمى مجلس المبعوثان ، وأعطى لأعضائهما على غرار المجالس النيابية في أوربا بعض الامتيازات ، من ذلك مثلا لا يحق القبض عليهم الا بأوامر من مجلسيهما ومحلس الا يحق القبض عليهم الا بأوامر من مجلسيهما و

وكان أهم ما قرره الدستور الذي صدر سنة ١٨٧٦ انالدولة العثمانية التي ظلت على مدى ثلاثة قرون تعترف برعاياها على أساس الجنس والدين واللغة أصبحت بموجب هذا الدستورتعترف ان الكل بدون تمييز بينهم مواطنون عثمانيون متساوون أمام القانون ولا يصح اتخاذ الدين وسيلة للتمييز بينهم .

وبرغم أن السلطان عبد الحميد أصر قبل اعلان اللستور ان تظل له كثير من السلطات فبقى من حقه أن ينفى من يشاء بحجة خطره على الامن ، واضطر مدحت للموافقة على ذلك اذ أن عبدالحميد هدد برفض الدستور برمته ما لم يوافق على ذلك ، وكان من العجيب ان مدحت كان أول ضحية تعرضت للنفى بموجب هذه المادة بعد ان انقلب عبد الحميد ونكث على عقبيه وعطل الدستور المادة بعد ان انقلب عبد الحميد ونكث على عقبيه وعطل الدستور

<sup>(</sup>۱) لمن يشاء التفصيل في هذه الناحية يمكن الرجوع الى كتاب: Devereux . The First Ottoman Constitutional period, pp. 61-79.

وكان تخلص عبد الحميد من مدحت بداية للتخلص من النظام الدستورى بأسره • فكان أن أصدر قرارا في فبراير من العام التالي ( ۱۸۷۷ ) بنفی مدحت وذلك قبل اجتماع البرلمان الذي كان لمدحت الفضل الأول في وجوده • ولم يلبث أن أصدر فرمانا في فبراير من العام التالي ( ١٨٧٨ ) بتأجيل اجتماع مجلس النواب (المبعوثان) وكانت تركيا في ذلك الحين قد دخلت الحرب مع روسيا وخسرت خسارة فادحة وأصبحت القوات الروسية قريبة من عاصمة الدولة نفسها الأمر الذي أدى الى عقد مؤتمر برلين سنة ١٨٧٨ بعد أن هددت انجلترا بالتصدي للغزو الروسي للدولة العثمانية ٠ طالب بعض النواب بالتحقيق في أسباب الهـزيمة ومحاكمة المسئولين . وخشى عبد الحميد ان يكون هو أحد ضحايا نظام قبله على مضض ٠ فبادر الى تعطيل الدستور وان لم يلغه رسميا • فلقد استطاع عبد الحميد الذي كان من أدهى السلاطين أن يبدو بذلك وكأنه الحريص على الدستور لكن الظروف الخارجية هي التي تحول دون العمل به ٠ واستطاع بهذه الوسيلة أن يتخلص من النظام الدستورى مدة ثلاثين عاما متصلة تقريبا حتى أجبرته ثورة سنة ١٩٠٨ على اعادة العمل به ٠

وعادت الدولة العثمانية الى نظام استبدادى فريد فى نوعه وهو النظام الذى تصدى الكواكبى لمحاربته والتنديد به وأوقف قلمه وبيانه دفاعا عن الحرية التى أهدرت على عهد هذا السلطان واذا كانت الدولة العثمانية قد عادت الى نظام الحكم المطلق ،الأأن هذا النظام لم يبق على حالته السابقة بل أخذ يشتد ويقوى شيئا فشيئا حتى تحول آخر الأمر الى حكم استبدادى فظيع لم تشهد الدولة العثمانية له مثيلا من قبل و وفرض السلطان عبدالحميد نظاما كبيرا ودقيقا من التجسس والرقابة على الصحف والمطبوعات نظاما كبيرا ودقيقا من التجسس والرقابة على الصحف والمطبوعات وتفنن الجواسيس فى عملهم وكثر عددهم وكانوا يعرفون باسب

الخفية لأنهم يتجسسون على الناس خفية (١) • وكان تقـــارير هؤلاء الجواسيس كافية لاعتقال الكثير من الاشخاص والزج بهم في السجون ليشهدوا فيها أشد أنواع التعذيب وكثيرا ما كان يتبع ذلك النفي خارج البلاد • وأهتم السلطان عبد الحميد بالصحافية فكممها وجعل كل كلمة تقال تنشر أو تكتب تعرض على الرقيب الدائم وكذلك كان الحال بالنسبة للكتب وكل أنواع المطبوعات ، فكان يتحتم على كل مؤلف أو كاتب أن يرسل مسودات كتابه أو مقاله الى لجنة تسمى لجنة تدقيق المؤلفات ليحصل منها على رخصية خطية لما يريد طبعه • وكثيرا ما كانت أعمال هذه اللجنة ومراجعتها للكتاب أو المقال يستغرق شهورا عدة ان لم تناهز السنة الكاملة وكان المراقبون والمدققون يغالون في البحث والتدقيق مغالاة شديدة لأنهم كأنوا يحسبون حسابا لأبعد الاحتمالات وأغرب التـــأويلات وكثيرا ما عطلت صحف وصودرت كتب في هذه الفترة (٢) كما فسد جهاز الدولة فلم تعد الاستقامة أو الكفاءة سبيلا الى الترقى بل أصبح التملق والنفاق هو السبيل الى الوصول الى كراسي الحكم وساءت حالة الدولة المالية فازدادت نفقات السلطان وزادت مصروفاته على شبكة الجاسوسية ، كل هذا مع زيادة عدد رجال القصر ومرافقي السلطان • وهكذا أدى الاستبداد الحميدي إلى استشراء الفساد في جميع الامور والميادين .

ومضت الدولة العثمانية في حالة سيئة من التدهور والانحطاط ففقدت الكثير من ممتلكاتها فاحتلت فرنسا تونس ( ١٨٨١) وخصعت مصر للاحتلال البريطاني ( ١٨٨٢) وحاولت الدولة العثمانية اخضاع اليمن والقضاء على ثوراتها فعجزت كما انحسر الحكم العثماني في الخليج العربي عن منطقة الاحساء

<sup>(</sup>١) ساطع الحصري البلاد العربية والدولة العثمانية ص ١٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٢٠١

وتنازع آل سعود وآل شمر في امارتي نجد وشمر السلطة وأخذا يديران حروبهما وشئونهما دون الالتفات الى ما كان يدعيه الترك من حق السيادة (١) .

ولفد أشار الكواكبي لهذه الحالة السيئة التي بلغتها الدولة العثمانية على عهد السلطان عبد الحميد في كتابه أم القربي فقال انه في العشرين سنة الأخيرة ( السابقة على تأليفه كتابه ) وهي السنوات التي حكم فيها عبد الحميد البلاد » « ضاع ثلثا المملكة وضرب الثلث البياقي وأشرف على الضياع لفقيد لرجال وصرف حضرة السلطان قوة سلطنته كلها في سبيل حفظ ذاته الشريفة وفي سبيل الاصرار على سياسة الانفراد » (٢) .

حاول عبد الحميد أن يسخر قوة الدين لغاياته السياسية وأراد أن يكسب المسلمين كقوة تسانده أمام الخطر الاوربي ، ولهذا نجده كلما اشتدت الاخطار المحيقة بالدولة العثمانية لجأ عبدالحميد الى تأكيد حقوقه كخليفة للمسلمين ، فقد كان يرمى الى تدعيم سلطته الزمنية في الدولة العثمانية بالتأكيد على حقوقه كخليفة للمسلمين ، ومن المعروف ان السلاطين العثمانيين أضفوا على أنفسهم لقب خلفاء المسلمين منذ تم فتح مصر على يد العثمانيين ورددوا أن الخليفة المتوكل على الله آخر الخلفاء العباسيين في مصر تنازل عن الخلافة للسلطان سليم الثانى ، وبهذه الصورة انتقلت الخلافة الاسلامية من العباسيين الى العثمانيين وبرغم تواتر هذا القول فان الأبحاث التاريخية لا تؤيدها ولا تدعمها كتابات المؤرخين المعاصرين للفتح العثماني لمصر (٣) .

<sup>(</sup>١) جورج انطونيوس : يقظة العرب (مترجم) ص ٦٧

<sup>(</sup>٢) الكواكبي : أم القرى ص ١٤٢ طبعة المكتبة التجارية سنة ١٩٣١

<sup>(</sup>٣) ارجع لتفصيل هذه النقطة في ساطع الحصرى: البلاد العربية والدولة =

ومن المعلوم أنه بقدر استفادة العثمانيين من توليهم منصب الخلافة الاسلامي في اخضاع الشعوب العربية لهم واستسلام العرب لهم ، الأمر الذي أخر كثيرا باليقظة العربية ، فانالسلطان العثماني أصبح مع ضعف الدولة العثمانية وترديها في هاوية الضعف والانحطاط في حاجة الى توكيد صفته كخليفة للمسلمين ، وكان السلطان عبد الحميد هو أكثر السلاطين العثمانيين اهتماما بذلك وحرصا عليه ، فقد كانت خطته ترمى الى اعادة الخلافة الى مكانتها اللائقة بها واقناع الرأى العام الاسلامي بأنها والسلطنة شيء واحد فاذا ما استعادت الخلافة اعتبارها بهذا الشكل عمد الى تسخيرها لتكون دعامة ثم قوة دافعة لتحقيق أغراضه السياسية (١) .

ومن ثم رسم عبد الحميد لنفسه سياستن داخلية وأخرى خارجية ، فقد سعى من داخل الدولة العثمانية الى تحقيق مركز السلطان في أذهان رعاياه المسلمين بضربه على الوتر الحساس وهو الدين وأصر على أن سلطته الزمنية تستند الى سلطته الدينية التي تسبغ عليه رداء قدسيا ، فه وظل الله على الارض وأمير المؤمنين وخادم الحرمين الشريفين وحامى الدين الاسلامى ، الى غير ذلك من الالقاب التي أراد بها أن يعطى بها نفسه هالة كبيرة ،

وقد حمل الكواكبي في عنف على هذه الالقاب التي أضفاها السيلاطين العثمانيون على أنفسهم فهو يقول:

« وهؤلاء الغشاشون يغرون حضرة السلطان على هذه الدعاوى بما يهرفون به عليه وبما يؤلفونه هم وأعوانهم من الكتب والرسائل

<sup>=</sup> العثمانية ص ٤٣ وفيه يورد كثيرا من الاسانيد لهذه النقطة منها عدم اشارة المؤرخ ابن اياس لها لا في صغيرة ولا في كبيرة برغم سرده للفتح العثماني لمصر بالتفصيل •

انطونيوس: يقظة العرب ص ٦٧

التى يعزون بعضها لأنفسهم وبعضها لغيرهم من المنافقين أو لأسماء يسمونها أو كتب يختلقونها فيجعلون تارة آل عشمان العظام يتصلون نسبا بعثمان بن عفان رضى الله عنه وأخرى يرفعون نسبهم الى أعالى قريش ويعطونهم حق الحلافة مرة بالفراغة من العباسيين وأخرى بالاستحقاق والوراثة وآونة بالعهد وأخرى بالبيعة العامة وحينا بخدمة الحرمين الشريفين ووقتا بحفظ المخلفات النبوية وكأن هؤلاء الغشاشين يريدون بهذه الدسائس أن يجعلوا حضرة السلطان نظيرهم دعى نسب كاذب كدعواهم لأنفسهم بالسيادة ومتسم مقام موهوم كدعواهم الولاية والقبطانية في أنفسهم وآبائهم وأجدادهم موهوم خضرة السلطان ويستطردون لحكايات كرامات لأجدادهم ملفقة خضرة السلطان ويستطردون لحكايات كرامات لأجدادهم ملفقة مخترعة لا يقدمها لهم أحد من المسلمين يدسونها بين حكايات وقائع الخلفاء السلاطين والسلطين والسلطين والسلطين والسلامين المسلمين السلامين السلامية السلامين السلامين السلامية السلامي

« ومن المعلوم عند أهل الوقوف أن التلقب بالخلافة والامامة الكبرى أو امارة المؤمنين في آل عثمان العظام حدث في عهد المرحوم السلطان محمود حيث صار بعض وزرائه يخاطبونه بذلك أحيانا تفننا في الاجلال وغلوا في التعظم ، ثم توسع استعمال هذه الألقاب في عهد ابنيه وحفيديه الى أن بلغ ما بلغه آليوم بسعى أولئك الغشاشين الذين يدفعون ويقودون حضرة السلطان الحالى (يقصد الكواكبي السلطان عبد الحميد ،) للتنازل عن حقوق راسخة سلطانية لأجل عنوان خلافة وهمية مقيدة في وضعها بشرائط ثقيلة لا تلائم أحوال الملك ومعرضة يطبعها للقلقلة والانتزاع والخطر العظيم ٠٠ » (١)

<sup>(</sup>۱) الكواكبى : أم القرى صفحات ٢٠٥ ، ٢٠٦ ط المكتبة التجارية سنة

كان السطان عبد الحميد يريد بما يضفيه على نفسه من مهابة دينية أن يحد مما تعرضت له الدولة العثمانية على عهده فأصبحت مطمع الطامعين ، كما كان يرمى من وراء الدور الذى اتخذه لنفسه وهو دور الخليفة الورع ان يكسب ولاء المسلمين في داخل مملكته وخارجها خاصة ملايين المسلمين المقيمين في مناطق تابعة لبريطانيا وفرنسا وروسيا وهو أمر لو حققه يزيد مركزه قوة في داخل دولته وفي الميدان الدولي .

وأظهر عبد الحميد في تنفيذ مرماه مرونة لا ينصب معينها وفهما دقيقا لما تتطلب هذه السياسة فحرص على أن يظهر أمام الناس بمظهر التقى الورع وأحاط نفسه برهط من الفقهاء ورجال الدين الذين كان بعضهم يتمتع بشهرة واسعة ونفوذ كبير فعمد الى تسخيرهم للدعاية له بل انه أنشأ معهدا دينيا لتخريج الدعاة (١) ومالبث أن بعث بجماعات كثيرة منهم الى أقصى أنحاء العالم الاسلامي ليبثوا الرعاية والدعوة بالولاء له كخليفة للمسلمين وأخذ هؤلاء المتملقون له يضفون عليه من ألقاب القداسة والتبجيل ما لم يوصف بها غيره فهو الخاقان الاعظم وحامي الحرمين وسلطان البريد والبحرين وظل ألله في أرضه الى غير ذلك من الالقاب وبلغ اهتمام السلطان عبد الحميد بذلك انه أراد استقلال موسم الحج للدعوة لنفسك وشرع يبذل المساعدات المالية بسخاء كبير للمدارس الدينية في داخل المملكة وخارجها ، كما سخر الصحافة بدورها فأوجد المحلات التي أخذت على عاتقها السير بالدعوة بتوجيه منه و

وكانت أهم العناصر التي استهدف عبد الحميد كسبها الى جانبه هم العرب الخاضعين لحكمه ذلك أن جمهرة الترك المؤلفة أكثريتها من فلاحى الاناضول كانت بطبيعتها موالية للعرش بينما

<sup>(</sup>١) انطونيوس: يقظة العرب ص ٦٨

كان العرب وحب الحرية متأصل في نفوسهم أقل خضوعا • ومما زاد في خطورة الامر في نظره أنهم أخذوا يظهـــرون من التصرفات ما يشير الى تفتح الوعى القومى في نفوسهم ، ولهذا بذل عبد الحميد جهودا خاصة لكسب ودهم فشكل فرقة ممتازة من الجند العسرب ضمها الى حرمه الخاص وبذل المبالغ الطائلة في زخرفة المساجد في مكة والمدينة وبيت المقدس • وفي الوقت نفسه كان عبدالحميد يلجأ الى الوسائل العنيفة كلما وجد ان سياسة الارضاء لا تؤتى ثمرتها المطلوبة . فقد أوفد عددا من الرسل المختارين ليجوبوا العالم العربى في ثياب الوعاظ بينما كانت مهمتهم الحقيقية بذر بذور الشيقاق أو تشيجيعه بين كبار أمراء العرب واذكاء نار الخلافات القبلية أو المذهبية • كما سعى إلى دعوة عــد منهم للاقامة في الاستانة ليكونوا تحت مراقبته ، ومن هـؤلاء الشريف الحسين شريف مكة ٠ فقد كانت التقارير التي يتلقاها عبد الحميد من جواسيسه تشير الى نشاط كل أمير أو حاكم وميوله ودرجة ولائه للسلطان • وجاءت التقارير التي تلقاها عبد الحميد عن الحسن تنبىء بأنه شاب عنيد وأنه لا يصرح بما يجول في فكره الا نادرا كما أنه ( الشريف حسين ) ذو نزعة استقلالية • ولذلك استدعاه السلطان عبد الحميد هو وأسرته الى الاستانة فوصلها عام ١٨٩٣ وهو لا يزال في أوج شبابه • ورافق الشريف حسين أولاده الثلاثة على وعبد الله وفيصل وحرم عبد الحميد عليهم مغادرة الاستانة وظلوا كذلك معتقلين أكثر من خمس عشرة سنة حتى كانت الثورة التي أطاحت بعبد الحميد سنة ١٩٠٩ فأعادت تعيين الشريف حسين شريفا لملكه

ومضى عبد الحميد فى سياسته التى ترمى الى احكام القبض على العرب فاستعان ببعض ذوى النفوس الضعيفة فقربهم اليه ، ومن هؤلاء عزت باشا العابد وهو عربى من بلاد الشام استطاع أن ينال حظوة كبرى لدى السلطان عبد الحميد عن طريق الكيد والدس

وقضى فى خدمته ثلاثة عشر عاما · ولم تنته حظوته الا بسقوط عبد الحميد · فلقد استطاع العابد أن يصل الى وظيفة سكرتير ثان وان يصبح من خلال هذه الوظيفة أقوى موظف فى الدولة العثمانية جاها ونفوذا · وكان السلطان وهو يقرب العابد اليه يبغى أن يستغل دهاءه ومكره فى ابلاغه بكل التقارير والمعلومات عن نشاط بعض العناصر العربية المتحررة والتى أخذت مع استبداد عبد الحميد تزداد يوما بعد آخر ·

ويرى بعض المؤرخين ان فكرة مد خط حديد الحجاز كانت من بنات افكار العابد باشا فقد أشار على السلطان عبد الحميد بمد السكة الحديد من دمشق الى مكة المكرمة وكان الهدف كما يبدو أمام أعين العرب والمسلمين هو ظهور السلطان عبد الحميد بمظهر السلطان المتدين الحريص على تمكين المسلمين من أداء شعائر الحج ويستندون في ذلك الى أن السلطان عبد الحميد أسند اليه رئاسة اللجنة التي وجهت نداء الى العالم الاسلامي توضح الدوافع الدينية « الحميدة » التي أوحت لعبد الحميد بصفته خليفة المسلمين لمد الحط المديدي وطلبت اللجنة من المسلمين الاكتتاب لتغطية نفقاته ولاقي النداء قبولا حسنا وفي الوقت نفسه فرضت ضريبة عديدة في جميع أنحاء المملكة وبدأ تشييد الخط على يد مهندسين ألمان سنة ١٩٠٠ ووصل الخط الى المدينة سنة ١٩٠٨ ولم يمتد بعد ذلك بسبب خلع السلطان عبد الحميد ورفض الشريف حسين مد الخط من المدينة الى مكة المكرمة للخلاف الذي بدأ بينه وبين جماعة الاتحاد والترقي الحاكمة و

ولم يكن ما أقدم عليه السلطان عبد الحميد من مد خط حديد الحجاز عن ايمان واقتناع بقدر ما كان الغرض منه كسب ود الشعوب الاسلامية عامة والولايات العربية التابعة له بصفة خاصة .

لكن كان هناك من أحرار العرب من كشف كل الاعيب السلطان عبد الحميد وحيله ودهائه ورأى سياسته منكرا يجب التصدي له بالقول والعمل وكان على رأس هؤلاء كاتبنا الكبير عبد الرحمن الكواكبي .

. . . .

 $\frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \right) \right) = \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2} \left( \frac{1}{2}$ 

 $x = x^{2} + x^{2} +$ 

الفصلالناني

موطئ لكواكي ونشأنه الأولى

and the second of the second o

And the second of the second o

ينبغى لمن يؤرخ لموطن الكواكبى أن يتناول بالدراسة سوريا بصفة عامة وحلب بصفة خاصة تحت حكم العثمانيين فى النصف الثانى من القرن التاسع عشر •

من المعروف أن الحكم المصرى للشام ( خلال عهد محمد على ) قد أحدث تغييرات جوهرية واصلاحات جذرية مهدت السبيل كي تصبح هذه البلاد الارض الصالحة والبيئة المناسبة لبداية الحركة العربية في عصرها الحديث • ورغم قصر العهد المصرى بالنسبة للعهد العثماني الطويل في بلاد الشام فقد أرسيت فيه قـواعد جديدة للحكم لم تكن معروفة من قبل ، اذ أنهى ابراهيم باشا عهد الحكم السطحي ، وبدأت الدولة التدخل في شئون التعليم والقضاء والمواصلات والاحتساب والصحة العامة • كما ازدادت الدولة دقة وحزما في تنفيذ قراراتها وسيطرت بشكل فعال على التجارة لا سيما التجارة الخارجية وتدخلت في تنظيم الزراعة والصناعة وتوجيهها في خدمة أغراض الدولة • ولم يعـــد التجنيد وجباية الاموال أمورا شكلية يمكن التهرب منها بالمقاومة أو بشيء من الرشوة . وأحس الشعب كله أثر هذه الاصلاحات لا سيما المسيحيين منهم • فلقد ألغى ابراهيم القيود المفروضة على أزيائهم المميزة وأباح للافرنج دخول مدينة دمشق راكبين ، وسيمح لهم بتأسيس قنصليات فيها ورفع أعلام تحميل شارة الصليب كذلك اعتمد على كثير من المسيحيين أمثال بطرس كرامه وحنا

البحرى وعهد اليهم بادخال تنظيمات أفرنجية وترتيب مجالس ملكية ومدنية وعسكرية ونظامات حديثة (١) •

وساوی ابراهیم باشا بین جمیع أفراد الشعب أمام القانون لا فرق فی ذلك بین مسیحی أو مسلم أو یهودی ولم تكن هده الساواة موجودة من قبل ومن أهم ما أدخله ابراهیم باشا الی جانب العمل علی توطید سلطة الحكم المركزی والقضاء علی سلطة الافراد والرؤساء الاقطاعیین أنه أخذ بمبدأ الشوری فی حكم البلاد فألف فی كل مدینة یزید عدد سكانها علی عشرین ألف نسمة مجلس یسمی (دیوان المشورة) یتراوح عدد أعضائه بین ۱۲ ، ۲۱ عضوا ینتخبون من بین نبهاء ( أغیان ) البلاد و تجارها و ومما لا ریب فیه أن هدف هذه المحالس كان خدمة الحكومة المركزیة و تیسیر مهمتها ومعاونتها فی تحصیل الاموال المطلوبة ( المیری ) ، لكنها كانت بلا شك مقدمة علی طریق تعوید الاهالی أسلوب الحكم الشوری (۲) ،

وكان تعيين ابراهيم باشا لبعض السوريين في هذه المناصب الكبيرة دليلا على حد اعتراف الكثير منالمؤرخين والأوربيبن منهم بوجه خاص على رغبته في اسناد كبار المناصب الى ابناء البلاد وهو ما لم يكن مألوفا في عهد الادارة التركية · فكتب لويس بلان في كتابه (تاريخ عشر سنوات)! يقول: اذا اردنا ان نعرف ما افادته سوريا من انتقالها من الحكم التركي الى حكم المصريين فما علينا الا أن نلقي نظرة على سهول انطاكية التي اكتست بأشجار الزيتون وضواحي بيروت التي كثرت فيها الكروم والنشاط الذي انبعث في حلب بودت التي كثرت فيها الكروم والنشاط الذي انبعث في حلب في ظل هذا الاستبداد العارض الذي كان ضرورة ولزاما حيث في ظل هذا الاستبداد العارض الذي كان ضرورة ولزاما حيث

<sup>(</sup>۱) غرايبه عبد الكريم سورية في القرن ١٩ ص ٥٨

<sup>(</sup>٢) الرافعي : عصر محمد على ص ٢٩٩ 🔆

سادت الفوضى في تلك البلاد ، ألغت سيوريا النظام والعمران ٠ » (١) •

فأكد بعض المؤرخين والرحالة الذين زاروا سورية في عهد الحكم المصرى أنه اذا بقيت أعمال الأمن وبقى الأمن الذى بسطة فان حالة البلاد ستتطور تطورا كبيرا واعترف السوريون أنفسهم والادباء والمؤرخون منهم بوجه خاص بذلك وقد كتب سليمان أبو عز الدين أحد أدباء سوريا في كتابه «ابراهيم باشا في سورية» يقول: لابراهيم باشا فضل خاص في السنتين الأولى بعد الفتح في ضبط الاحكام وشدة مراقبة الحكام واجراء العدل بين الاهلين وكان شديد الوطأة على المستخدمين الذين يحيدون عن السبيل القويم ، فعاقب كثيرا منهم بالطرد والضرب والحبس للاعتداء على أهل البلاد أو عدم النزاهة وغير ذلك مما يخرج عن جادة الاستقامة فلو استمرت حكومة محمد على في سوريا ناهجة هذا المنهج القويم للكت قلوب الأهلين و

والأمر الذي لا شك فيه ان وجود الحكم المصرى في سورية قد مهد السبيل لنهضة علمية أدبية فقد سهل الطريق لقدوم الافرنج والمبشرين الذين بدأوا في انشاء المدارس فلقد فتحت سياسة التسامح الديني التي اتبعها ابراهيم باشا في حكمه لبلاد الشام الباب أمام بعثات التبشير المسيحية الغربية وخاصة البعثات البروتستانتية الأمريكية والكاثوليكية الفرنسية ومما لا شكف فيه ان جهود هؤلاء المبشرين في فتح المدارس في بلاد الشام كانت أحد الأسباب الهامة التي جعلت بلاد الشام تشهد قبل غيرها من البديد يقظة عربية كانت بداية لحركة بعث كبيرة في العصر الحديث على نحو ما سنتناوله عند حديثنا عن دور الكواكبي في اليقظة العربية الحديثة الميتية العربية الحديثة الميتية العربية الحديثة الميتية العربية الحديثة الميتية العربية الحديثة والميتية العربية العربية الميتية العربية العربية الميتية العربية الميتية الميتية العربية الميتية العربية الميتية العربية العربية الميتية الميتية العربية الميتية الميتية الميتية الميتية الميتية العربية الميتية الميتية الميتية العربية الميتية الميتية

<sup>(</sup>۱) الرافعي : عصر محمد على ص ٣٠٠

ولقد أشاد الكواكبى تقسمة بالنهضة التى أحدثها محمد على وابنه ابراهيم وذلك فى كتابه أم القرى فهو يقول « ٠٠٠ حتى ان النهضة العثمانية بكل فروعها مسبوقة فى مصر ومقتبسة عنها بل كما يعلم العارفون انما تقدمت الدولة العليمة العثمانية ببعض خطوات فى ميدان المدنية والعمران مدفوعة بأيدى المرحومين محمد على وابراهيم ٠٠٠ » (١)

ثم كان أن انتهى الحكم المصرى للشام بموجب معاهدة لندن يوليو ١٨٤٠ حيث أجبر محمد على على الانســـحاب من سوريا والحجاز ونجد واليمن وســواحل الحليج العربى وتقلصت امبراطوريته الى حدود مصر والسودان •

وراود الأمل أولئك الذين ساءتهم اصلحات ابراهيم في سوريا ان الحكم العثماني سيكون كما عهدوه من قبل رخوا سهلا فاسدا ضعيفا غير محكم قبضته على المحكومين لكن آمال هؤلاء خابت بعد أن أدخل العثمانيون تنظيمات تشبه التنظيمات المصرية دون أن يقضوا على القواعد القديمة خالقين بذلك ازدواجا في النظم وحافظت الدولة العثمانية على التقسيمات والنظم الادارية الني كانت قائمة من قبل في سورية وقلد بقيت سورية مقسمة الى ولايتين رئيسيتين هما ولاية حلب ودمشق وظلت ولاية صيدا قائمة في أول الأمر ولكن حعلت بروت عاصمة لها (٢) .

ثم نقصر الحديث على عهد العثمانيين ذلك أنها كانت موطن الكواكبي المكان الذي نشأ فيه وعاش زهرة أيامه به ٠

كانت ولاية حلب تمتد امتدادا كبيرا في المناطق التي أصبحت حاليا تابعة للجمهورية التركية · فقد كانت تتكون من ألوية ثلاثة

<sup>(</sup>١) الكواكبي: أم القرى ص ١٨٩ طبعة المكتبة التجارية سنة ١٩٣١

<sup>﴿ (</sup>٢) غرايبه : سورية في القرن ١٩ ص ٥٨ وما بعدها ٠

لم يبق منها تابعا لسورية الا أجزاء من لواء واحمد • وحرصت الدولة العثمانية ألا يستقر على حكم حلب أحد من الولاة لفترة طويلة فلقد حكمها ثلاثون واليا في مدة ثلاثين سنة وذلك منذ جلاء ابراهيم باشا بقواته عنها الى اعلان الدستور الأول على عهد السلطان عبد الحميد أي من سنة ١٨٤٠ \_ سنة ١٨٧٦ . بل بلغت مدة حكم بعضهم لحلب ستة أيام وكان من شأن ذلك عدم الاستقرار وعدم حرص أحدهم على رفاهية الولاية أو العمل على ادخال أى نوع م الاصلاح فيها • وسكن مدينة حلب في هذا العهد حوالي مائة ألف نسمة خمسهم من المسيحيين وثمانية ألف منهم من اليهود . كما عاش فيها عدد كبير من الافرنج ولعبت الطوائف المسيحية وانيهودية دورا بارزا في حياة حلب أكثر مما لعبوه في دمشق . فقد سيطر يهودوها على عمليات الصرافة وأكثر التجارة الخارجية والصناعات • وكان أكثر القناصل منهم لا سيما من عائلة مركوبولي الذين كان منهم قناصل اسبانيا ودويلات ايطاليا • وكثيرا ما استثار هؤلاء اليهود المسلمين والمسيحيين اسيطرتهم على أمور القوافل التجارية وحملوهم على الاستراحة يوم السبت وتلاعبوا بأسعار النقد •

وانقسم السيحيون في حلب الى عدة طوائف كل واحدة برعاية أحد القناصل ، وقام القنصل الفريس برعاية الموارنة والروم الكاثوليك ثما أقام الانجليز علاقات قوية مع الارثودكس وتروجوا منهم ودفنوا موتاهم في مقابرهم بل أقام عدد من الانجليز في حلب كعائلة باركر التي تزوج عدد من أفرادها من فتيات أرنوذكسيات ، لكن النفوذ البريطاني لدى الانجليز أخذ يتقلص نوعا ما بعد أن برزت روسيا حامية للأرثوذكس ، وأما مسلمو حلب فقد اشتهر عنهم عدم التعصب وحسن معاملتهم للغير مما جعل مدينتهم مركزا لنشاط الاجانب المسيحيين طوال العهد العثماني وغدت مدينتهم ملجأ المضطهدين من المسيحيين حتى فاق عددهم

فيما بعد عدد سكان البلد الاصلين من المسلمين • ولكن أهــل حلب الرحماء باخـوانهم المسيحيين كانوا أشداء مع السلطات العثمانية فتحدوها أكثر من مرة ٠ ومما ينبغي ذكره أن عام ١٨٥٠ شهد ثورة عارمة قام بها أهل حلب ضد السلطات العثمانية • وكان متسلم حلب واسمه عبد الله البابنسي الانكشاري الاصل قد شغل هذه الوظيفة ابان حكم ابراهيم باشك وبقى في منصبه حكلال السنوات العشر الاولى من الفترة التي تلت انتهاء الحكم المصرى لللاد الشام • وكان ينافس عبد الله في منصبه يوسف باشا شريف زاده ( من الأشراف ) • وكان عبد الله ومنافسه من السخصيات التي التزمت بجمع الاموال الاميرية دون أن يدفعا كل ما جمعاه لخزانة الدولة وتراكمت عليهما أموال كثيرة فطالبتهما الدولة بالدفح وهدد الوالى بمصادرة أملاكهما • ورأى الخصمان أن من مصلحتهما الاتفاق واثارة فتنة تجبر الوالى على تناسى الاموال المتأخرة وتدفعه الى الاعتماد عليهما وعلى أعوانهما لاخماد الفتنة • فأشاعوا بواسطة عملائهما أن الدولة عازمة على اتحاذ عدد من الاجراءات الجديدة من بينها تجنيد الشباب • وأدى ذلك الى ثورة على الدولة وهاجم بعض عامة الناس مقر الثكنة العسكرية • وعبثا حاول الوالى اخماد الفتنة وسارت الجموع خلال الليل الى بيوت الاعيان للانتقام منهم لأنهم لم يحاولوا حماية الشعب من ضرائب الحكومة • ونتيجة لذلك فر الأعيان ولجأوا الى الثكنة العسكرية ، ثم تلا ذلك أن قصد الناس الحي المسيحي ليأخذوا من المسيحيين مالا يشترون به أسلحة يجبرون بواسطتها الدولة على الغاء الضريبة والجندية (١) ٠

ولم يكن هدف ثوار حلب الاعتداء على المسيحيين ولكن زعماء الثورة اعتقدوا أن من صالح المسيحيين دفع هـذه الاموال شأنهم

<sup>(</sup>۱) كامل الغزى: نهر الذهب في تاريخ حلب ج ٣ ص ٣٦٦ الفتنة المعروفة بفومة حلب ٠

من وجه الثوار والتجائه الى القناصل أثار الثوار ودفع ببعضهم الى المسيحى يخربون • ثم كان أن تبادل الثوار الرسل مع الوالى الذى تظاهر بالاستجابة لمطالبهم وطلب ارسال رسل للمفاوضة • وما ان جاءته الرسل حتى اعتقلهم فى القلعة فأعلنت الثورة مرة ثانية وأطلق الثوار النار على القلعة فرد الجند باطلاق ألنار على الثوار الذين لم يستكينوا وجاءت جموع الأعراب الى حلب لتأييد الثورة • لكن نفاد الذخيرة من يد الثوار مكن الجند من السيطرة على الموقف وقبض على زعماء الثورة ونفى عدد منهم •

وهذا يدل على أن أهـل حلب اشتهروا بعدم الرضـوخ والاستكانة للضيم والرضا بالامر الواقع وعدم قبولهم لمساوى الحكم العثماني ، فقد كانوا قوما أباة ثائرين لا يرضون بالاستبداد والتسلط الذي اشتهر به العثمانيون .

وكان من بين أبناء حلب الذي بز غيره في الثورة على الضيم رعدم الرضا والمجاهرة بعدائه صاحب هذه الترجمة المرحوم عبد الرحمن الكواكبي .

## : a.......

يرى المؤرخون ان الكواكبى ينتهى نسبه الى على بن أبى طالب رضى الله عنه ويذكرون فى شجرة هذا النسب علمين من اردبيل ( من أشهر مدن أذربيجان) هما صفى الدين الأردبيلي وصدر الدين الاردبيلي ويقولون ان من أحفاد الشيخ صفى الدين الاردبيلي رجلا يسمى ( على سياه بوش ) خرج الى بلاد الروم ولما وصل الى حلب بقى فيها وتزوج من حلبية ثم رجع الى بلاده ومن ذريته كان آل الكواكبى .

ويذكر المؤرخون كذلك ان نسب هذه الأسرة من جهة الأم يتصل بمحمد الباقر بن على زين العابدين بن الامام الشهيد الحسين رصى الله عنه ٠٠

ويفول المؤرخون ان أول من انتقل من هذه الأسرة الى حلب واستقر بها هو محمد أبو يحيى الكواكبي وأنه كان حدادا يعمل بالمسامير (وهي ما تسمى في المعاجم وما يعرفها بعض الناس باسم الكواكب) ومن هنا عرف باسم الكواكبي واشتهر بتدينه وتقواه حتى كان الناس في حلب تقبل عليه تلتمس منه الدعاء لها بقضاء الحاجات ودفن في المسجد الذي أصبح يعرف بجامع الكواكبي وهو المسجد الذي ضم رفات آل الكواكبي من بعده ٠

أما أبوه فهو أحمد بهائى بن محمد بن مسعود الكواكبى اشتهر عنه غزارة علمه وسعة اطلاعه فقد تلقى تعليمه فى الجامع الأموى على شيوخ العصر فى حلب فى ذلك الحين حتى أصبح متفقها فى دينه وصار من أجل ذلك أعظم علماء حلب فى العلوم الشرعية والفقهية وكان أدق علماء عصره فى حلب فى مسائل الفتوى وباقى العلوم الدينية وكان لا يقصده أحد فى حاجة الاقضاها له «محبا للصدقات الحنية كريم الطبع متفضلا على الاخوان والحلان ، مع أنه ربما مضى عليه الشهر وهو خال من النقود ، وقد استنيب فى قضاء حلب مدة بعد الحاح الوالى عليه ، ففرح به الناس وحسم أكثر دعاواهم صلحا برضا الطرفين و »

وعاش أحمد الكواكبى والد كاتبنا عبد الرحمن عيشة كلها تقوى وعلم وحب للخير واصلاح بين الناس حتى توفى سنة ١٨٨٢ ميلادية ودفن في جامع الكواكبى وقد أنجب ولدين أكبرهما عبد الرحمن وأخوه مسعود الكواكبى الذي عمل عضوا بمجلس المبعوثين العثماني (النواب) ومحكمة التمييز بدمشق وعضوا في المجمع العلمي العربي بدمشق و

## مولاء ونشأته الأولى:

يؤكد كثير من المؤرحين أن الكواكبي ولد سنة ١٨٤٨ ميلادية لكن ابنه الدكتور أسعد الكواكبي في البحث الذي نشرته له مجلة الحديث بحلب سنة ١٩٥٦ ميلادية بمناسبة مرور خمسين عاما على وفاته يذكر أن والده قام بعملية تصحيح لسنه فجعل مولده سنة ١٨٤٨ حتى يصبح سنه مطابقا لما تتطلبه عملية الانتخابات في حلب والانتخابات التي يشير اليها الدكتور أسعد الكواكبي هي عملية انتخاب مجلس المبعوثين الذي تقرر اجراء الانتخابات بشأن اختيار أعضائه بموجب القانون الأساسي (الدستور) الذي أصدره السلطان عبد الحميد الثاني في ٧ ذو الحجة سنة ١٢٩٣ هر ١٨٧٦ م) حيث اشترط بموجب المادة ٦٨ من هذا القانون ألا تقل سن المرشح لمجلس المبعوثين عن ثلاثين سنة ٠

لكننا لا نجد بالرجوع الى قوائم اعضاء مجلس النواب العثمانى الذى تم انتخابه على عهد السلطان عبد الحميد الثانى والذى عقد حلسته الأولى في ١٩ مارس ١٨٧٧ اسم عبد الرحمن الكواكبى (١) .

كذلك لا نجد في ترجمة حياته ما يشير الى دخوله انتخابات هذا المجلس، ولا نعرف السبب الذي من أجله أحجم الكواكبي عن خوض غمار هذه الانتخابات بعد أن قام بتصحيح سنه على حد قول ابنه أسعد الكواكبي و لعلى السئب في ذلك هو شعور السيد عبد الرحمن الكواكبي ان الحياة النيابية التي قررت الدولة العثمانية العمل بها على عهد السلطان عبد الحميد الثاني لم تكن عن أقتناع وايمان من جانب المسئولين العثمانيين بقدر ما هي خطوة اتخذت لواجهة احداث خارجية طارئة واجهت الدولة العثمانية و وآية ذلك ان مدحت باشا (أبو الدستور وصاحب فكرته) نفي من السلاد العثمانية قبل ان يجتمع مجلس المبعوثين للمرة الأولى والعثمانية قبل ان يجتمع مجلس المبعوثين للمرة الأولى والمبتدا والمبتد والمبتدا وال

Deverepx: The first Ottoman Constitutional Period.

مصدرنا الرئيسى اذا فى تحديد تاريخ ميلاد عبد الرحمن الكواكبى هو ما ذكره ابنه أسعد حين ذكر ان والده ولد بحلب سنة ١٨٤٨ ميلادية •

وعندما بلغ عبد الرحمن الكواكبي السادسة من عمره توفيت أمه السيدة عفيفة بنت مسعود آل النقيب وكانت من أسرة رفيعة المقام . فقد شغل ابوها منصب مفتى انطاكية . وعلى اثر وفاتها كفلته خالته السيدة صفية بنت مسعود النقيب حيث اقام معها في انطاكية وكانت سيدة اشتهرت بنبوغها وذكائها ، علمته اللغة التركية ومبادى القراءة والكتابة . ثم كان ان استدعاه والده ليقيم معه في حلب حيث عنى بتعليمه العلوم العربية والتركية والفارسية لكنه لم يلبث أن سافر مرة ثانية الى انطاكية سنة ١٨٨١ه (١٩٦٤م) حيث تتلمذ على يد أستاذين فاضلين من أقاربه العلامة عبد الرحمن العلبي والسيد نجيب النقيب عم والدته ، وكانت شهرتهما قد حاوزت الآفاق ، فقد عني الحديو توفيق السيد نجيب النقيب مربيا لابنه عباس حلمي .

لكن اقامة عبد الرحمن الكواكبى بانطاكية هذه المرة لم تطل ذلك أنها لم تتجاوز العام ، فعاد الى حلب ليقيم مرة أخرى مع والده وليلحقه بالمدرسة الكواكبية .

وكانت احدى مآثر أجداد الكواكبي اقامتهم مدرسة لتعليم العلوم الشرعية سميت بالكواكبية نسبة اليهم ·

عاد الكواكبى ليلتحق بهذه المدرسة التى كان ابوه آنذاك مديرها وأحد أساتذتها الأفاضل • فقد ذكر السيد كامل الغزى ان الشيخ أحمد ( والد عبد الرحمن الكواكبى ) كان من أجل علماء حلب في العلوم الآليه وأدقهم نظرا في مسائل الفتوى وباقى العلوم الدينية

تلقى تعليمه على يد والده الغزى وفي المدرسة الكواكبية كان انسيخ أحمد يلقى دروسه التي حضرها وتتلمذ عليه ابنه عبد الرحمن فأجاد اللغة العربية والعلوم الشرعية • كما تلقى الكواكبي فيها مبادىء العلوم الرياضية وغيرها من العلوم الحديثة وما أن بلغ الكواكبي الثانية والعشرين من عمره حتى بدأ يكتب في جريدة الدولة الرسمية في حلب وكانت تسمى فرات • وكان المؤرخ التركي أحمد جودت باشا قد أسس هذه الجريدة سنة ١٨٦٧ م حين كان واليا على حلب ، وجعلها بعنوان غدير الفرات وظلت سنتين تصدر بهذا العنوان ، ثم حذفت كلمة غدير وأصبحت ( قرات ) فحسب تيمنا بفيض النهر (نهر الفرات)(١) الذي عاش الحلبيون قرونا ينتظرون قدومه اليهم (١) وكانت هذه أول صحيفة اسبوعية تصدر في عاصمة ولاية حلب ، هدفها نشر أخبار الولاية وأوامر الحكومة وإعلاناتها . وقامت مطبعتها التي كانت المطبعة الثانية بعد المطبعة المارونية بطبع مطبوعات الحكومة المختلفة • ومن المرجح أن تكون معدات المطبعة قد أرسلت من الأستانة هي وحروفها شأنها في ذلك شأن معظم المطابع الرسمية التي انشئت في الولايات العثمانية • (٢)

وصدر العدد الأول من هذه الجريدة في ٢٣ من محرم ١٨٦٤هـ الموافق ٢٧ مايو سينة ١٨٦٧ بادارة جبرائيل برغود بالعربية والتركية والارمنية ثم اقتصرت منذ العدد الواحد بعد المائة على العربية والتركية فقط ٠

ظل الكواكبي يعمل فيها خمس سينوات ثم تركها سينة

<sup>(</sup>۱) عبد الكريم غرايبه : سورية في القرن ۱۹ ص ۲٤۸ و كذلك سامي الدهان : الكواكبي ص ۱۹

<sup>(</sup>٢) خليل صابات : تاريخ الطباعة في الشرق العربي ص ٩٨

١٨٧٨ (١) ليحرر في جريدة سلماها الشلهباء بالاشلتراك مع هاشم العطار (٢) .

وكانت هـ ذه الصحيفة أول معلن اذاع بين الناس عبقرية الكواكبي وكشف لهم ما كان عليه من المنزلة الرفيعة في عالم الأدب والسياسة ولذا اغتبط الناس بهذه الصحيفة واقبلوا عليها أيما اقبال « غير أنهم لسوء الحظ لم يتمتعوا باستجلاء محاسن هذه البكر الوحيدة سوى أيام قليلة حتى فاجأها القدر بانقضاء الأجل » (٣) .

وكانت صحيفة الشهباء هذه اسبوعية شأنها شأن الفرات ، لكن ( الشهباء ) امتازت بأنها أخذت تبث في الناس روح العزة وتحيى منهم موات الأمل ، لكن والي حلب كامل القبرصي الذي أصبح صدرا أعظم للدولة العثمانية فيما بعد ، كان يكره حريه الصحافة فبادر الى تعليل هذه الصحيفة بعد ان بدأت تشير الى استبداد السلطان عبد الحميد من طرف خفي ، واستجاب الكواكبي لقرار اغلاقها فعطلها بعد صدور ثلاثة أعداد منها (٤) ،

لكن الروح الحرة التي تجسمت في شخصية الكواكبي لايمكن أن تيأس لأن اليأس ليس من شيم النفوس الأبية الصامدة في وجه

<sup>(</sup>۱) يقول الاستاذ كامل الغزى: نهر الذهب في تاريخ حلب ج ٣ ص ٣٩٣ انه تولى أمر الترجمة لجريدة الفرات بعد أن تركها فقيد الوطن السيد الفاضل عبد الرحمن أفندى الكواكبي وظل الغزى يتولى الترجمة من التركية الى العربية في هذه الجريدة مدة ٢٠ سنة بعد ترك الكواكبي لها ٠

<sup>(</sup>۲) يقول الاستاذ غرايبه (سوريا في القرن ۱۹) ان تاريخ صدور هذه الجريدة ۱۰ \_ ٥ \_ ١٨٧٧ ويؤكده كذلك فيليب دى طرازى بينها يذكر سامى الدمان نقلا عن راغب الطباخ أن الكواكبي أنشأها سنة ١٨٧٨ م .

<sup>(</sup>٣)كامل الغزى : مجلة الحديث حلب ١٩٢٩ العدد السادس وتاريخ ما أهمله التاريخ من سيرة عبد الرحمن الكواكبي بطل الحرية وفقيد الشرق ص ٤٠٤ ومابعدها ٠٠

<sup>(</sup>٤) عبد الكريم غرايبه : سورية في القرن ١٩ ص ٢٤٨

الطغيان والاستبداد · فما كادت صحيفة الشهباء التي اصدرها الكواكبي تعطل ، حتى أصدر صاحب امتيازها غيرها سماها جريدة ( الاعتدال ) في ٢٠ يوليو ١٨٧٩ باللغتين العربية والتركية وفوض تحريرها للكواكبي (١) · وجعل الكواكبي أحد الأهداف الأساسية لهذه الصحيفة الكشف عن سيئات المأمورين ( الموظفين ) وعرض حاجات البلد وتوسيع دائرة المعارف (٢) ·

لكن هذاه الصحيفة التى اختلفت عن غيرها من الصحف فهى لا تكيل المديح للسلطان ولا تخلع عليه من الألقاب ما تخلعه غيرها من الصحف والتى تصدت للكشف عن سيئات الموظفين وتعريف الناس بحقوقهم ، كانت كفيلة أن تلقى من والى حلب جميل باشاما لقيته الصحيفة السابقة (الشهباء) على يد سلفه كامل القبرصى فعطلت الصحيفة الجديدة مثلما عطلت سابقتها ، فقد كان الكواكبى أول صحافى حلبى يحرر فى الصحف مقالات اجتماعية وبحوث فى أول صحافى حلبى يحرر فى الصحف مقالات اجتماعية وبحوث فى شتى المجالات يختلف عما يكتبه غيره فى الصحف الأخرى التى التحرت ما احتوته على البيانات الرسمية أو البلاغات الحكومية .

وترك الكواكبى الكتابة فى الصحافة حينا ليتولى عددا من المناصب الادارية فقد عين من قبل فى ٩ مارس ١٨٧٩ عضوا فخريا عين المعارف والمالية بالولاية ، ثم عين بعد عام عضوا فخريا كذلك فى الأشغال العامة كما تولى منصب مأمور للأجراء ( رئيسا لقلم المحضرين ) فى ولاية حلب ثم عضوا فخريا كذلك فى لجنة امتحان المحامين ، وحين بلغ التاسعة والعشرين من عمره عينته الحكومة مديرا فخريا لمطبعة الولاية الرسمية فى حلب فى سنة ١٨٨١ ميلادية ( ١٣٩٧ هـ ) ثم رئيسا فخريا للجنة الأشعال العامة ثم

<sup>(</sup>١) كامل الغزى: مجلة الحديث العدد السادس سنة ١٩٢٩

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٨٤

وعرف عن الكواكبى فى كل وظائفه انتى تولاها نزاهته وجديته فى عمله واصراره على نصرة الحق والحرص على مصالح الجماهير ايمانا منه أن الموظف خادم للشعب وليس سيدا على الناس • كما عرف عن الكواكبى كرهه للنفاق والتصدى للاستبداد والعمل على دك صروح الظلم وكان ذلك كله مفهوما جديدا غير مألوف لدى الجمهرة الغالبة من الموظفين الذين كانوا يرون الوظيفة سيبيلا الى جاه وسؤدد • وحان الوقت الذى خشى فيه والى حلب (جميل باشا) من الكواكبى وبدأ يراقب حركاته خاصة حين علم أن جميع ما تصدره صحف الاستانة وبيروت من طعن فيه مستمد من قلم الكواكبى وبايعاز منه • وحين انعدم التعاون بين الكواكبى ووالى حلب ، لم ير طريق الوظيفة الحكومية •

ففى سينة ١٨٨٦ فتح الكواكبى مكتبا للمحاماة لكنه كان متلقى لأصحاب الحاجات والمتظلمين والمساكين يسرون اليه بشكاواهم فالمعروف أن الكواكبى أحب البؤساء والضعفاء حتى لقب فى حلب بأبى الضعفاء و وجاء فى جريدة الرائد المصرى أنه (الكواكبى) كان له فى بلده مكتب للمحاماة يصرف فيه معظم نهاره لرؤية مصالح الناس ويبعث الى المحاكم من يأمنهم من أصحابه ليدافعوا عن المظلومين والمستضعفين و ومع تمسكه بالاسلامية والمطالبة بحقوقها والاستهلاك فى سبيل نصرتها ، كان بعيدا عن التعصب يستأنس بمجلسه المسلم والمسيحى واليهودى على السواء ، لأنه كان يرى رابطة الوطن فوق كل دابطة • (١)

<sup>(</sup>١) مارون عبود : رواد النهضة الحديثة ص ٢٠٢

التي جعلت من حقه ممارسة المحاماة كما كان متبعا في ذلك الحين فضلا عن إن دراسته القانونية الواسعة التي اكتسبها بالمطالعة والخبرة والمران قد أفادته كثيرا في عمل كمحام فأصبح ناجحا في هذا المجال • وقال السيد رشيد رضا في ذلك أن ألفقيد (الكواكبير) درس قوانين اندولة درسا دقيقا وكان محيطا بها يكاد يكون حافظا لها ، وله انتقاد عليها يدل على دقة نظره في علم الحقوق والشرائع ، ولهذا عينته الحكومة في لجنة امتحان المحامين ، ولا أعلم أنه برز في فن أو علم مخصوص فاق فيه الأقران ، ولكنه تلقى ماتلقاه من كل فن بفهم وعقل بحيث اذا أراد الاشتغال عملا وتأليفا أو تعليما يتسنى له أن ينفع نفعا لا ينتظر من الذين صرفوا أعمارهم ٠٠٠ على أن الفقيد لا يتعلم شيئا من علوم النفس والأخلاق والسياسة وطبائع الملل والفلسفة في مدرسة ، وانما عمدته في هذه العلوم ما طالعه منها من المؤلفات والجرائد التركية والعربية » (١) وأصبح مكتب الكواكبي المحامي مقصدا للمتظلمين ومعقدا ورجاء للمتظلمين • وكان من شأن ذلك أن يقض مضجع الوالى خاصة وأن الكواكبي أخذ يدل أصحاب الجاجات وأولئك الذين لم ينصفهم الوالى أو غبن حقوقهم -كيف يستردون حقوقهم منه وكيف يتصدون له مطالبين بحقوقهم المسلوبة • ومن ذلك تلك القضية المشهورة في ذلك الحين قضية ورثة مصطفى كخيا طلب الوالى منهم رشوة قدرها خمسة آلاف ليرة عثمانية ذهبا فامتنعوا عن دفعها فحرض الوالى الفلاحين المستأجرين لأرضهم عليهم ، ولجأ الورثة الى الكواكبي يسألونه الرأى فكان ان وقف معهم يسطر لهم ظلامتهم الى الباب العالى حتى ورد الأمر باطلاق سراح من كان الوالى قد اعتقله منهم • وقويت شوكة المتظلمين من الوالى بعد هذه

<sup>(</sup>١) قدرى قلعجى : عبد الرحمن الكواكبي سلسلة أعسلام الفكر ألعربي ص ۱۹

الحادثة فكش عددهم وقصدرا الكواكبي الذي أصبح بالنسبة لهم ملحاً وملاذا ·

وكثرت شكاوى الشاكين من الوالي والكواكبي يسطر لهم هذه الشكاوى بأسلوب بارع مثير حتى اضطر السلطان عبد الحميد الثانه, برغم حبه للوالى أن يرسل مندوبا من طرفه للتحقيق في تلك الشبكاوي بغية استرضاء أهل حلب وكسب مودتهم للسلطنة العثمانية • وكان المندوب اسمه صاحب بك رئيس دائرة المحاكمات في شوري الدولة وأصبح قيما بعد شيخا للاسلام . وقد وصل الى حلب ومعه لجنة من المحققين أقاموا في حلب مدة تزيد على الشهرين ينظرون في الشكاوي المقدمة من خصوم الوالي وكلها محررة بقلم الكواكس • وكان السخط من جانب افراد الشعب في حلب قد بلغ منتهاه ضد الوالى فتصادف اثناء وجود مندوب الباب العالى في حلب ان اعتدى محام أرمني على الوالى في ساحة باب الفرج في ١٦ صفر ١٣٠٤ هـ ( الموافق منتصف نوفمبر ١٨٨٦ م ) وذلك بأن اطلق عليه عيارا من مسدسه ولكنه أخطأه فقبض عليه وأرسل الى السجن وحكم عليه بالحبس مدة خمسة عشر عاما • وأرادها الوالي فوصة يتخلص فيها من أعدائه وفي مقدمتهم بطبيعة الحال عبد الرحمن الكواكبي فقبض عليه وأودعه السجن ٠ ويقول السيد كامل الغزى في شرحه لهـذه الحادثة التي شغلت أذهان الناس في ذلك الحين « ولكن صاحب بك مندوب الباب العالى أبرق الى الاستانة يقول « أنا عازم على الشخوص الى الاستانة لأننى لا أستطمع البقاء في بلدة لا يعرف فيها نظام ولا قانون ، وأبرق محمد على باشا قائد الجندية ( في حلب ) إلى مقام الشيرية العسكرية يقول ما معناه أنني غير مسئول عما اذا حدث في حلب ما يخل بالسلام لأنني لم يبق لى نفوذ على القوة العسكرية · » (١) ·

<sup>(</sup>١) كامل الغزى مجلة الحديث العدد السادس ١٩٢٩ ويشرح الغزى كيف

ولما اطلع السلطان على هاتين البرقيتين رأى ان الامر قد تفاقم فاصدر أمره بتنحية جميل باشا عن ولاية حلب وارسله وانيا على الحجاز وأفرج عن المسجونين وعين عثمان باشا الأعرج وكان مقعدا يحمل على كرسى ليصل الى مكتبه .

وما كاد الوالى الجديد يصل الى حلب حتى عين الكواكبى بعد برهة من الزمن رئيسا لبلديتها وكان مجلسها البلدى على حد قول كامل الغزى في غاية الانحطاط وسوء الادارة · فتفتقت عبقرية الكواكبى عن عديد من وجوه الاصلاح المختلفة ، ومن ذلك أنه وضع حواجز على مدينة حلب تمنع الجمال المحملة بالبضائع من الدخول الى قلب المدينة وما كان يسببه دخولها من عدم نظافة الشوارع وازد حامها · كذلك فكر في انشاء مرفأ للسويدية ومد خط حديدى منها الى حلب · كما قام بتجفيف المستنقعات المحيطة بها حتى يقضى على البعوض والأمراض التي يسببها ومن أهم ما فكر فيه الكواكبي أنساء توليه رئيس بلدية حلب هو توليد الكهرباء من نهر العاص وذلك بواسطة شلال يحدثه من مياه النهر ·

ثم تولى الكواكبي رئاسة غرفة التجارة والمصرف الزراعي في حلب فأصلح شئونهما ووضع جداول احصائية تشهد على المامه الكبير نشئون الاقتصاد ومسائل العمران ·

لكن الكواكبي تعرض قبل ذلك لأزمة ثانية انتهى الأمر فيها بسجنه مثلما سجن من قبل على عهد الوالى جميل باشا ·

وذلك أن والى حلب نقل وجاء مكانه (سنة ١٣٠٧هـ) ١٨٩٠م عارف باشا « سماه أهل حلب ( عارف صحيفة ) لأنه أتخذ له من

<sup>=</sup> عومل الكواكبى معاملة سيئة في السجن فحبس حبسا منفردا ووقف على باب غرفته جنديان مسلحان •

أعضاء مجلس ادارة الولاية وكبار موظفيها اصحابا يخرجون معه فى بعض أيام الأسبوع فى احدى متنزهات البلدية بقصد الترويح ويأتى كل واحد منهم بصحن فيه لون من الطعام لذيذ ولما كان الوالى يكثر من هذه الوليمة • فلقبه الحلبيون بعارف صحيفة » (١)

ولما كان هذا الوالى فاسدا مرتشيا فقد تصدى له الكواكبى يتتبع سقطاته ويندد به فى صحف الاستانة وبيروت وصار الوالى ينتظر الفرصة المناسبة لينتقم فيها من الكواكبى .

وواتته هذه الفرصة حين حدث في أحد الأيام ان كان قنصل ايطاليا بحلب وهو المسيو « أنريكو ويتو » وهو يمر في محلة الجلوم أحد أحياء حلب حيث يسكن الكواكبي أن وقع على ظهره حجر صدمه صدمة عنيفة تألم منها وأرسل الى الوالى تقريرا بذلك يطلب منه البحث عن الضارب واجراء العقوبة القانونية وفتحت هذه الحادثة للوالى بابا يلج منه الى الصاق التهمة بالكواكبي لا سيما وقد كانت الحادثة بالقرب من مسكنه • ويمضى السيد كامل الغزى صديق الكواكبي ورفيقه يقص علينا خبر هذه الحادثة (٢) بالقول أن الوالى أوعز الى بعض شياطينه (يقصد جواسيسه وأعوانه) بأن يرفعوا اليه تقريرا أن الكواكبي منضم الى عصابة أرمينية وأنه أغرى بعض الناس فرشق على قنصل ايطاليا حجرة أصابت ظهره محاولا بذلك احداث فتنة بين الأرمن والمسلمين في حلب وحالما قدمت هذه الاخبارية أمر الوالى رئيس الشرطة بالذهاب الى منزل السيد عبد الرحمن والدخول اليه قسرا وتفتيش مكتبه وخرزانة أوراقه فتوجه رئيس الشرطة على الفور ألى منزل الكواكبي وكان غائبا عنه فدخله قسرا ومعه طائفة من أتباعه وقصدوا خزانة كتبه وألقوا فيها

<sup>(</sup>١) كامل الغزى: مجلة الحديث العدد السادس سنة ١٩٢٩ تاريخ ما أهمله التاريخ من سيرة الكواكبي٠٠

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٤٠٤ وما بعدها -

ورقة مزورة واستحضروها معهم وهى تركية العبارة محررة بحروف أرمنية مضطربة التركيب يفهم منها أن أحد زعماء الارمن يعد السيد عبد الرحمن بأنه عما قريب يقوم باحداث ثورة بين المسلمين وبين الارمن في حلب وقبض الشرطي على هذه الورقة وطار بها الى الوالى فاستلمها منه وفي الحال أصدر أمره بالقاء القبض على الكواكبي والزج به في السجن » •

وخرج الكواكبى من السجن ليحاكم أمام رئيس محكمة تم الاتفاق بينه وبين الوالى على أن يصدر حكم الاعدام على الكواكبى ونفذ كل ذلك وصدر الحكم بالاعدام على أن يكون قابلا للاستئناف ثم التميير وتلقى الكواكبى الحكم برباطة جأش وثبات نفس وشرع يطلب من المراجع العليا أن تكون محاكمت التمييزية فى عدلية بيروت لعداوة شخصية بينه وبين الوالى فأجيب الى طلب ونقل مع أوراق الدعوة الى محكمة بيروت واعتقل فى سجنها ونقل مع أوراق الدعوة الى محكمة بيروت واعتقل فى سجنها

يقول السيد كامل الغزى انه في هـذه الأثناء أرسل له الكواكبي يطلب منه الاتصال بقنصل ايطاليا في حلب لكي يكتب لقنصل دولة ايطاليا في بيروت بأن الكواكبي لا دخل له في حادث الاعتداء عليه و كتب قنصل ايطاليا في حلب بذلك فقد كان على علاقة ودية مع الغزى وكان على يقين بأن الكواكبي لا دخل له في الحادث وليست من صفاته اتيان مثل هذه الأفعال وكان القنصل قد تحرى في ذلك الحين عن الحادث وعلم ان الحجر الذي أصابه كانت مقذوفة بمقلاع أحد الاولاد وانتهى الامر بأن برأت محكمة بيروت الكواكبي وعاد الى حلب ليمضى في التشهير بعارف باشا حتى عزل عن حلب في شهر جمادى الثانية سنة ١٣١٠ه (١)

<sup>(</sup>۱) كامل الغزى : مجلة الحديث ١٩٢٩ العدد السادس منه

وبعد عزل عارف باشا من ولاية حلب عاد عثمان باشا الاعرج الى ولايتها فعهد للكواكبى برئاسة غرفة التجارة والمصرف الرراعي في حلب •

لكن الكواكبي آثر الاستقالة من وظائفه وسافر الى استانبول (سنة ١٣١٢ه) ١٨٩٤ م بقصد السياحة فانزوى متنكرا في أحد أماكنها لا يريد أن يعرفه أحد أو يتعرف عليه أحد وكأنه أراد أن يلم بأحوال الامور بها حتى يصور الاستبداد وأهله عن تجربة والمام ويصيرة أو كما يقول الغزى كأنه لم يقصد من هذه السياحة الا أحد الدروس في فن طبائع الاستبداد من مدرسته الكبرى قصر البلاط السلطاني المعروف باسم ( يلديز ) فهو أعظم معهد تلقى فيه دروس هذا الفن العظيم الذي جمع منه في كتابه طبائع الا استبداد مالم يجمعه أحد قبله ولاينسج على منواله أحد بعده ولا الستبداد مالم يجمعه أحد قبله ولاينسج على منواله أحد بعده ولا الستبداد مالم يجمعه أحد قبله ولاينسج على منواله أحد بعده ولينسج

لكن الكواكبى ما كاد يصل الى الاستانة حتى كانت البحواسيس المنبثة فى كل مكان منها قد نقلت للسلطان عبد الحميد الثانى وحاشيته خبر وصوله اليها ويبدو أن السلطان عهد الى أبى الهدى الصيادى باستضافة الكواكبى عنده كان الصيادى من حلب بلدة الكواكبى لكن ما أبعد الفرق بين الرجلين هذا متملق منافق فقير فى حسبه ونسبه استطاع أن يتقرب الى السلطان عبد الحميد حتى أصبح مستشاره الحاص وكان رقيبا على كل صوت عبد الحميد حتى أصبح مستشاره الحاص وكان رقيبا على كل صوت الافغانى عنده حتى يراقبه كما ألف فيه عبد الله النديم كتابا سماه المسامير نعته بأحط الصفات (١) كذلك انبرى الشيخ رشيد رضا الى نقده وما ادعاه الصيادى من تمجيد لحسبه ونسبه بل فضل نفسه على الشيخ عبد القادر الجيلانى والشيخ احمد الرفاعى فألف

<sup>(</sup>١) أحمد أمين : زعما الاصلاح في العصر الحديث ص ٢٤٤ ...

رشید رضا کتابا سماه « کتاب الحکمة الشرعیة فی محاکمة القادریة والرفاعیة » وبعدها أزمع رشید رضا علی ترك الشام الی مصر حتی لا یتعرض لأذی أبی الهدی الصیادی المقرب من السلطان عبد الحمید الثانی •

كان لأبى الهدى الصيادى اذاً نفوذ كبير فى الاستانة يتصدى للرجال الأحرار أى أنه كان أداة السلطان عبد الحميد فى هـذه الناحية ولذلك وبرغم ان الصيادى كان يكره الكواكبى فقد كان بين أسرتيهما عداء شديد فى حلب لتطاول آل الصيادى على ادعاء حقهم فى نقابة الأشراف فى حلب بدلا من آل الكواكبى ، برغم ذلك استضاف الصيادى الكواكبى عند وصوله للاستانة ، ومن ثم لم تطل اقامة الكواكبى بها فغادرها عائداً الى حلب .

وعندما عاد الكواكبى الى حلب أخد ١٢١٣ه (١٨٩٥م) التزام شركة للتبغ حيث فوضته الشركة في كل ما يعمل فأقبل الناس لثفتهم فيه على شراء تبغه لجودته ولأنه بععل ثمنه رخيصا وكان الأمل أن يربح الكواكبى أرباحا طائلة من وراء ذلك لكن السلطة القائمة في حلب تصدت له فأوء ت الى بعض مثيرى الشخب باحداث فتنة نجم عنها مشاغبات ومذابح فكسدت بضاعة الدخان وحسر الكواكبى من هذا الالتزام ثم كان أن عين الكواكبى في سنة ١٨٩٤ م بناء على أمر من المشيخة الاسلامية الى قاضى حلب في وظيفة رئيس كتاب للمحكمة الشرعية في حلب فسرعان ماظهرت وجوه الاصلاح في هذه المحكمة الشرعية في حلب فسرعان ماظهرت وجعل لكل مكانا ينتظر فيه دوره ورتب الأوقات ونظم الدفاتر والسجلات وبقى في هذه الوظيفة سنتين لكن الحاقدين عليه وفي مقدمتهم والى حلب كانوا له بالمرصاد ، فاتفق الوالى مع القاضى على تنحيته وعين مكانه كامل الغزى صديق الكواكبي وصفيه برضا الكواكبي وضفيه برضا الكواكبي نفسه ب

وعهد الى الكواكبى بعدها برئاسة لجنة بيع الأراضى الأميرية ثم رئيسا لغرفة التجارة فى حلب • وكان الكواكبى كشأنه فى كل ما يسند اليه من أعمال نزيها مخلصا كفئاً يحرص على خدمة الناس أكثر مما يحرص على خدمة الرؤساء على حساب الشعب ، معتدا برأيه معتزا بكرامته • فكان من الطبيعى أن يصطدم بأولئك الذين كانوا ينظرون للوظيفة على أنها تكليف لا تشريف ليست مجالا للرشوة والاستغلال وجلب المال •

ولكن نفس الكواكبى ضاقت بهذا الجو الكئيب وبهذه الحرية وقد رآها تحتضر ورأى الفساد وقد استشرى فآثر أن يغادرها الى مكان ينعم فيه بحريته ، لأن الانسان على حد قوله يتجرأ أن يقول في بلاد الحرية ما لا يتجرأ عليه في بلاد الاستبداد • بل ان بلاد الحرية تولد في غيرها •

لكن الكواكبى كتم خبر سفره حتى عن أقرب المقربين اليه وعن أخلص أصدقائه فأعلن أنه بزمع التوجه الى عاصمة الدولة العثمانية ليحاول أن يستبدل نيابة راشيا بغيرها وكان شيخ الاسلام قد عرض عليه نيابة قضاء راشيا فاستقلها وبقى فى حلب مدة • لكن الحقيقة أنه كان يعد العدة لرحيل لا عودة فيه الى مكان يستطيع أن يرفع قلمه وصوته بالاصلاح • أعد الكواكبى العدة للسفر الى مصر فى طى من الكتمان ولم يفض به الى أحد •

ويقول كامل الغزى انه ذهب لتوديعه زاعما له أنه مسافر الى استانبول « وكنت عالما بكتابه جمعية أم القرى وقد شعرت منه العزم على طبعه • فوقع في نفسي أنه سيعرج على مصر لطبعه ونشره اذ لا يمكنه أن يطبعه في غيرها وحسندرته من ذلك وقلت له اياك يا أخى والسفر الى مصر فانك متى دخلتها تعذر عليك الرجوع الى وطنك لأنك تعد في الحال من الطائفة المعروفة باسم جون ترك (١)،

<sup>(</sup>١) أي الطائفة المتعاونة مع الانجليز من الاتراك .

لا يتأخر وسمك بهذه السمة قيد لحظة ، لما اشتهرت به وعرفت به من شدة المعارضة وانتقاد الاحوال الحاضرة فقال (أي الكواكبي) لم أعزم الا على السفر الى استانبول للغرض الذي ذكرته لك و تم ودعنى ومضى وأنا أسأل الله أن يرعاه بعين رعايت وأن يجعل التَوفيق رأتُاده والنجاح مرشده وقائده • وكانت مبارحته حلب في أوائل سنة ١٣١٦ هـ (١) ( الموافق سنة ١٨٩٩ ميلادية ) ٠

<sup>(</sup>١) كامل الغزى مجلة الحديث العدد السادس سنة ١٩٢٩

## الفصلاكالت

المالي والأمريم والكوائي والأمري في عضر )

in the second of the second of

and the second of the second of the second

برغم قصر المدة التي قضاها الكواكبي في مصر والتي لم تتجاوز الأربع السنوات فقد جاءها سنة ١٩٩٩ وتوفي بها سنة ١٩٠٢ ميلادية ، الا أننا رأينا أن نفرد لها فصلا خاصا ذلك أنها على قصرها كانت أهم فترة في حياة المدارس لشخصية الكواكبي وفيها رفع القام مجاهرا بسقوط الاستبداد الذي فرضه السلطان عبد الحميد الثاني على البلاد وهاجم العثمانيين فرضه السلطان عبد الحميد الثاني على البلاد وهاجم العثمانيين وسياستهم في الحكم وفيها نشر كتابه أم القرى الذي أحدث دويا هائل ولعب دورا كبيرا في حركة اليقظة العربية على نحوما سنذكره عند حديثنا عنه وكما جمع مقالاته المتفرقة التي كتبها عن الاستبداد في كتابه الذي سماه طبائع الاستبداد و

كانت مصر في الوقت الذي جاءها فيه الكواكبي ملتقي هاما لدعاة التحرر وزعماء الفكر الحر الذين ضاقت بهم بلادهم على عهد السلطان عبد الحميد الثاني • فلقد رأوا أن الاستبداد الذي فرضه هذا السلطان قد أفسد صفات النفوس وضيع أخلاقها فأصبح النفاق والتملق من سمات هذه النفوس • فلقد سد هذا السلطان على الناس أنفاس الحرية وخنق ارادتهم ليستعلى سلطانه وعظم بين هؤلاء الضعاف شأنه فزلت نفوسهم وركبها التزلف والتقرب واذا وصلت النفوس الى هذا الدرك الأسفل انهارت قواعد الأخلاق واختلت الوازين فخاف البرىء وأمن المسيىء وتقدم الهازل وتأخر المجد وراجت الشعوذة • وصار المرء لايأمن على عرضه وماله ودمه

لا يعرف كيف يهدر دمه ولا يدرى متى يسلب ماله ويهتك عرضه واذا خافت النفوس صغرت واذا صغرت أصبحت تمثل الدعــة والهدوء وتنفر من الطموح والسـمو وفى كل ذلك معنى انهيار الأمة •

من أجل هذآ كانت باريس والقاهرة الملتقيين الهامين للرجال الأحرار الذين فروا من وجه السلطان عبد الحميد والذين بدأوا العمل خارج أرض الدولة العثمانية لاسقاط صرح الظلم والاستبداد الذي فرضه هذا السلطان على دولته التي كانت البلاد العربية خاصة في مشرقها تمثل أحد أجزائها الرئيسية .

ففى الوقت الذى تكونت فيه جمعية سرية ثورية فى القسطنطينية من طلبة المدرسة الطبية العسكرية سنة ١٨٨٩ م والتى اتخذت ليفسلها هدفا هو العمل على عزل السلطان عبد الحميد والني انتشرت من مدرسة الطب الى بقية المدارس العسكرية الأخرى فى عاصمة الدولة العثمانية ، كان نشاط الأحرار فى المهجر على أشده وخاصة فى باريس حيث فر اليها عدد من الأحرار العرب فى مقدمتهم خليل غانم وهو مسيحى عربى من بيروت كان نائبا فى مجلس المبعوثين ( النواب العثماني ) سنة بيروت كان نائبا فى مجلس المبعوثين ( النواب العثماني ) سنة السلان فر الى أوربا وأقام فى باريس حيث أسس جريدة تركيا المرلمان فر الى أوربا وأقام فى باريس حيث أسس جريدة تركيا الفتاة عليل بذلك بل أخذ يكتب فى مختلف الصحف الفرنسية يكتف خليل بذلك بل أخذ يكتب فى مختلف الصحف الفرنسية خاصة جريدة ( الديبا ) Deba كتب فيها مقالات يهاجم حكم خاصة جريدة ( الديبا ) Deba ( كتب فيها ادارة جريدة فرانس السلطان عبد الحميد واستبداده علاوة على توليه ادارة جريدة فرانس الترناسيونال France International () ومن العرب المدنين

<sup>(</sup>۱) توفيق على برو: العرب والترك في العهد الدستورى العثماني ١٩٠٨- ١٩٠٨ ص ٥٠

لجأوا الى باريس كذلك أحمد رضا الذي وصل الى باريس ١٨٨٩ ويعتبر أحمد رضا من أكبر أعلام حركة المقاومة ضد السلطان عبد الحميد ثلقى تعليمه في أوربا وبعضه في فرنسا وكان يجيد الفرنسية أجادة تامة ٠ وكان قد شغل بعض ألوقت مديرا للتعليم في ولاية بروسة ثم غادرها إلى أوربا ليعمل مع زملائه الأحرار حيث اشترك مع خليل غانم في اصدار جريدة ( مورث ) • وقد افزعت هذه الصحيفة السلطان عبد الحميد فأوعز الى سفارته في باریس سنة ۱۸۹۷ م أن تقیم دعوی باسمه لدی محکمة السین علی أحمد رضا وخليل غانم وكانت هذه الصحيفة قد حملت في اعدادها من الصفات والنعوت هجاء لاذعا لهذا السلطان المستبد فوصفته بأنه المخادع ، الجلاد ، السلطان الطاغية ، الدموى ، الظالم ، المنحل ، بلية المسلمين ، الذئب الذي يتولى حراسة حظيرة الشيام والسلطان الأحمر ، وبرغم ذلك فان المحكمة لم تحكم على صاحب الجريدة الا بغرامة ١٦ فرنكا وكانت غرامة مؤجلة التنفيذ! وبررت المحكمة حكمها بان مجازر السلطان عبد الحميد في أرمنيا وهملات الصحف الأورابية عليه كانت أحد الدوافع لحمل الصحفيين العرب عليه ومن أجل هذا فان حكمها جاء حكما مخففا (١) .

وفى الوقت الذى كانت فيه باريس تمثل مركزا هاما من مراكز تجمع الأحرار الذين فروا من وجه السلطان عبد الحميد كانت مصر ملتقى الأحرار العرب خاصة الأشقاء السوريين الذين أبوا أن يستكينوا للضيم أو أن يهادنوا الظلم والاستبداد وكانت الحال بسورية ولبنان فى الربع الأخير من القرن التاسع عشر على شيىء من الهدوء والاستقرار ولكن على جانب كبير من الضنف والضيق ، وإذا عدنا القهقرى الى السنوات العشر التى سبقت

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ص ۵۱

منتصف القرن التاسع عشر والى السنوات العشر التى تلته وجدنا لبنان ساحة دموية للثورة الأهلية بين الدروز والنصارى خاصة فتنة سنة ١٨٦٠ التى امتد لهيبها الى سوريا وأسفرت الفتنة عن نظام جديد بلبنان هو نظام المتصرفية فرضته الدول الغربية عليه، لكنه (لبنان) لم ينج من عنجهية المتصرفين الأتراك ولا من فساد بعض هؤلاء المتصرفين وجشعهم في جمع المسال من أى سبيل واشتهر من هؤلاء المتصرفين واصف باشا الذى قال فيه أحد الشعراء حين توفى:

قالوا قضى واصفا وواراه الثرى فأجبتهم وأنا الخبير بذاته

## رنوا الفلوس على بلاط ضريحــه وأنا الكفيــل لكم برد حيـاته

وأمام ظلم وفساد الحكم العثماني بدأت هجرة السوريين واللبنانيين وكان من الطبيعي أن تكون مصر هي المهجر القريب الذي تطلعت اليه قلوب الشاميين فالحوار واللغة ووحدة العادات أهابت بالأحرار أن يفروا من ربقة الاستبداد العثماني الى مكان آمن ولم يكن هناك خير من في وادى النيل المكفولة فيه حرية القلم آنذاك(۱) ولقي النازحون من السام الى مصر في الربع الأخير من المقرن التاسيع عشر أهلا بأهل وأخوانا بأخوان فشاركوا اخوانهم في مصر الحياة العامة وعاشوا أوفياء لمصر يحسبون باحساسها وتخالج قلوبهم ألامها وأمالها ويعملون منها لاسقاط المكتم العثماني المستبد والمكتم المحتم ال

<sup>(</sup>١) عادل الغضبان : الشيخ نجيب الحداد ص ٨ سلسلة نوابغ الفكر العربي ٠

وكانت مصر في ذلك خاضعة للاحتلال البريطاني ، والاحتلال يشجع كل حركة مناوئة للدولة العثمانية وتلقى منه ترحيبا وحاكم مصر الشاب أنذاك الخديو عباس حلمي الثاني ليس على وفاق مع السلطان فهو بدوره يقرب اليه الفارين من وجه السلطان عبد الحميد ، تولى الحديو عباس حلمي الثاني الحكم بعد وفاة والده الحديو توفيق في السابع من يناير سنة ١٨٩٢ وثارت مشكلة بسبب تعيينه ذلك أنه كان قد ولد سنة ١٨٧٤ ولم يكن قد بلغ الثامنة عشرة من عمره ومعنى ذلك انه لايحق له تولى منصب الخديوية ولكن حلت المشكلة بالحساب الهجرى • وشهدت مصر في هذه الفترة صراعا بين الانجلين يريدون أن تزداد قبضتهم على مصر وبين السلطان عبد الحميد يريد أن يثبت سلطانه على مصر كولاية تابعة لله • وأخر السلطان عبد الحميد صدور الفرمان الحاص بتعیین عباس حلمی خدیویا للبلاد فقد کان پرید تعدیل حدود مصر من جهة سيناء فطالب بأن تتخلى مصر عن العقبة لتركيا على أساس أنها كانت تابعة من قبل لولاية الحجاز وأعارتها تركيا لمصر على عهد اسماعیل • وقبل عباس حلمی ما طلبته ترکیا حتی یحل مشكلة اصدار فرمانه لكن انجلترا رفضت ذلك وأصرت على صدور فرمان تعيينه على أن يتضمن الفرمان اسناد ادارة شبه جزيرة سيناء الى الحديو طبقا لحدود مصر في فرمانها الصادر لمحمد على سنة ١٨٤٠ وقبلت تركيا أخيرا وحلت الأزمة (١) • وفي ذلك الحين فترت العلاقة بين الخديو الجديد وسلطان الدولة العثمانية ولقى الأحرار العرب الذين جاءوا الى مصر كل ترحيب منه وتأييد .

وراودت الحديو عباس أحلام وآمال عريضه كشماب برتقى عرش مصر يحاول أن يؤكد سماطانه كخديو للبلاد فهو يريد أن

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن الرافعي : مصطفى كامل ص ٣١٤

يؤكد انفصال مصر عن تركيا بل راودنه فكرة أن تئول أمر خلافة المسلمين بدلا من السلطان العثماني • ومن أجل هذا أصبحت مصر مجالا لنشاط الأحرار الذين فروا من وجه السلطان عبد الحميد •

جاء الى مصر ابراهيم اليازجى (بن ناصيف اليازجى) ، وكان ابراهيم هذا هو أول صوت انبعث بالدعوة الى القومية العربية في الشام فهو صاحب القصيدة التي وصفها البعض بأنها مارسيلية العرب (أشبة بنشيد الثورة الفرنسية)

تنبهوا واستفيقوا أيها العرب فقد طهى الخطب حتى غاصت الركب أقداركم في غيون الترك نازلة وحقكم بين أيدى الترك مغتصب صبرا هيا أمة الترك التي ظلمت دهرا فعما قليل ترفع الحجب لنظلبن بحد السيف مأربنا فلن يخيب لنا في جنبه أرب

ولم يكن منتظر أن تطيب الاقامة لابراهيم اليازجي في بلاد الشام بعد هذه الصيحة المدوية فبادر بالهجرة الى مصر حيث أسهم في ميدان الصحافة بنصيب وافر وتوفى على أرضها سنة ١٩٠٦ (١) واقتفى أثر ابراهيم اليازجي شخصية سيورية أخرى هو رفيق العظم، الذي أبي الاستكانة لظلم العثمانيين وفي وطنه الشام فانضم الى الجمعيات السرية المناوئة لهم • ثم ضاقت نفسه بالجواسيس يحيطون به من كل جانب فهاجر الى مصر سنة ١٨٩٤ • كذلك

<sup>(</sup>۱) عيسى ميخائيل سابا : ابراهيم اليازجي سلسلة نوابغ الفكر العربي ص ٤٩ وكذلك ارجع الى كتاب : العرب والتراك في العهد الدستورى العثماني ١٩٠٨ ـ ١٩١٤ لمؤلفه توفيق على برو ص ٧٧ م

سافر الى مصر شكيب ارسلان سنة ١٨٩٠ ليلحق باستاذه محمد عبده فقد ذكر شكيب ارسلان في سنة ١٨٩٠ أول مقدمه الى مصر «كنت بين العشرين والواحد والعشرين من العمر فمكثت سبعة أشهر في الاسكندرية ثم جئت الى مصر ، وكان أكثر اجتماعنا في ذلك الوقت باستاذتا الامام الشيخ محمد عبده وبرهطه المعدودين » • ثم ذكر شكيب هذا الرهط وعدد أسماءهم فيهم سعد زغلول والشيخ على يوسف صاحب المؤيد وكانت صحيفته مدرسة للحق والوطنية والأدب ومنهم أحمد ذكى باشا الذي أصبح شيخ العروبة في تحقيقاته (١) •

وهكذا كانت مصر ملتقى للأحرار فى ذلك الحين وتموج فيها نهضة أدبية وثابة بفضل أعلام النهضة الأدبية فى ذلك الحين وفى مقدمتهم بطبيعة الحال الشيخ محمد عبده الذي عاد من منفاه فى بيروت سنة ١٨٨٨ وهو يحاول قدم استطاعته متابعة الاصلاح قاصرا جهوده على الميدانين الاجتماعي والثقافي تاركا الميدان السياسي ومن المعروف أن الكواكبي اتصل بالأستاذ الامام محمد عبده وكان يجله ويصفه على حد قول رشيد رضا يخالف (محمد عبده أعلم من أسناذه الأفغاني وكان رشيد رضا يخالف الكواكبي في هذا الرأى وقال الكواكبي حين سأله الخديو عباس حلمي عن رأيه في الشيخ محمد عبده قال أن أفريقيه أخرجت كثيرا العلماء والفلاسفة والحكماء ثم أخرجت أخيرا حكيما فاق جميع الحكماء وهو لؤرخ لحمد عبده وقد روى ذلك السيد رشيد رضا

كذلك ظهر في مصر طبقة من الصحفيين المتازين في ذلك الحين على رأسهم الشيخ على يوسف صاحب حريدة المؤيد التي

<sup>(</sup>٢) سامى الدمان : شكيب الرسلان من ٦٩

أفسحت صفحاتها لمقالات الكواكبى · وحفل ميدان الأدب بطائفة من فحول الشمعراء منهم سمامى البارودى وأحمد شموقى وحافظ ابراهيم فهؤلاء جميعا علا صوتهم بالقصائد العصماء التى خدمت شتى نواحى الاصلاح · كذلك كان هناك جيل صاعد من تلاميذ محمد عبده يشقون طريقهم في ميادين الاصلاح ومنهم لطفى السيد والعقاد ·

تلك كانت حالة مصر يوم وصل اليها عبد الرحمن الكواكبي في منتصف نوفمبر سنة ١٨٨٩ لم يرافقه أحد من اسرته سوى ابنه الأكبر كاظم •

ولم تمض على مبارحة الكواكبى حلب بضعة عشر يوما الا وعرف الناس بوجوده فى مصر \* وأخذت جريدة المؤيد تنشر له كتابه الذى أسلماه طبائع الاستبداد فى مقالات متفرقة بعنوان الرحالة كاف • ويقول كامل الغزى فى ترجمته للكواكبى « وأخذت جريدة المؤيد تنشر له تفرقة كتاب طبائع الاستبداد الذى لم يطلعنا عليه مطلقا بخلاف كتاب جمعية أم القرى فقد أطلعنا عليه مرارا • ثم أنه طبع الكتابين المذكورين وقام لهما فى المابين السلطاني ضجة عظيمة وصدرت ارادة السلطان بمنع دخولهما الى الممالك ضجة عظيمة وصدرت ارادة السلطان بمنع دخولهما الى الممالك وقرأناها فى سمرنا المرة بعد ألمرة • وبلغنا أنه بعد دخوله الى مصر طائفة جون ترك ، وما هم فى الحقيقة الا جواسيس يراقبون حركاته وسكناته ويكتبون بها الى المابين •

لقى الكواكبى فى مصر اخوانه الأحرار السوريين الذين فروا من قبله الى القاهرة • لقى رشيد رضا الذى جاء من بلدته القلمون من أعمال طرابلس فرارا الى مصر فوصلها قبل الكواكبى بعام

( ۱۸۹۸م) لیلحق باستاذه ورائده محمد.عبده فقد قال له رشید رضا انی أعاهد کم أن أکون معکم کالمرید مع أستاذه و فضع محمد عبده له منهاج جریدة واختار له اسمها ( المنار ) وحذره من الخوض فی السیاسة ولم یلبث أن صدر عددها الأول فی الشهر التی الی لوصوله الی مصر و کذلك التقی الکواکبی بالمرحوم عبد المحمید الزهراوی وهو الذی لعب دورا هاما و کبیرا فی الحرکة العربیة بعد تولیه رئاسة المؤتمر العربی الأول الذی عقد فی باریس سنة ۱۹۱۳ والذی کان من مقرراته مطالبة جماعة الاتحاد والترقی الحاکمة باعطاء العرب حقوقهم واشراکهم فی الحکم والاعتراف باللغة العربیة لغة رسمیة و واضطرت الحکومة الشمانیة الی الاعتراف ببعض الاصلحات حتی تهادن هذه الحرکة و ثم جاءت نهایة الزهراوی علی ید جمال باشا السفاح الترکی فی 7 من مارس ۱۹۱۲ وین بعث الی کراسی المشنقة برعیل کبیر من أحرار العرب و بعث بعث الی کراسی المشنقة برعیل کبیر من أحرار العرب

وأتيحت الفرصة للكواكبي أن يلتقي كذلك بالمرحوم محمد كرد على وابراهيم سليم النجار والشيخ طاهر الجزائري الذي لعب دورا هاما في اليقظة العربية في دمشق • فقد كان يشغل منصب مفتش المعارف في دمشق في الوقت الذي كان مدحت باشا حاكما لها وكان عونه الأكبر في تأسيس جمعية المقاصد الحيرية ثم استبدلت جمعية المقاصد الحيرية بمجلس معارف سنة ١٨٨٢ كان رئيسه العالم محمود أفندي حمزة مفتي دمشق ونائبه الشيخ طاهر الجزائري • وكانت حلقة التدريس في دمشق للشيخ طاهر الجزائري من أشهر حلقات التدريس كان يحضر له دروسه صفوة المتعلمين والنابهين والمفكرين العرب وأقنع طاهر الجزائري حكام دمشق أثناء ولاية مدحت باشا أن على الحكومة أن تنافس مدارس الارساليات الأجنبية في تعليم اللغة العربية وأنها اذا لم تقم بذلك تلقى النشء تعلميهم في مدارس الارساليات

هذه وتلقوا مع تعليمهم مذاهب سياسية معينة تحرص مدارس الارساليات على تلقينها للنشء (١) • لكن جهود الشيخ طاهر الجزائرى الاصلاحية لم تحقق ثمرتها المرجوة بفضل موقف السلطان عبد الحميد من كل جهد اصلاحى فما لبث أن نقل مدحت باشا من دمشق ثم اتهمه بالتآمر على قتل السلطان عبد العزيز وحكم عليه بالاعدام ثم خفف الحكم الى النفى المؤبد حيث قضى بقية أيامه فى الطائف (٢) • وغادر الشيخ طاهر الجزائرى سوريا الى مصر •

أخذ الكواكبى يلتقى بكل هؤلاء الاخوة المناضلين رفقائه في الكفاح في مقهى سبلنددبار بالقاهرة • كانوا يجتمعون كل مساء وبدأت معارف الكواكبى تزداد ودائرة صلى تتوسع فاتصل بالمرحوم على يوسف صاحب المؤيد عن طريق السيد رشيد رضا فتمكنت بينهما روابط الصداقة والود • وأخذت جريدتا المؤيد والمنار تفسح له صفحاتهما لنشر مقالاته •

واستقر الكواكبى فى القاهرة واتخذ مسكنا له بشارع الامام الحسين بالقرب من الأزهر وأخذ ينشر مقالات عن الاستبداد لا يوقعها باسمه وانما اتخذ لنفسه رمز الرحالة كاف ولكن الأوساط الأدبية والثقافية عرفت أنه (الكواكبى) صاحب هذه المقالات فأقبلت عليه وعلى مقالاته والمقافية عرفة والمقالات فأقبلت عليه وعلى مقالاته والمقالدة والمقالدة والمقالة والمقالدة والمقالدة

ثم كان أن توثقت عرى الصداقة بين الكواكبي والخسديو عباس حلمي الثاني ويبدو أن الكواكبي تعرف بالحديو عن طريق رشيد رضا والشيخ على يوسف فالمرحوم رشيد رضا في سرده لتاريخ حياته (٣) يقول: كان الحديو عباس يثق بي وكان يستوقفني

<sup>(</sup>١) مصطفى الشهابئ : محاضرات عن القومية العربية ص ٤٩ ـ ٥٢

<sup>(</sup>٢) احمد امين : زعماء الاصلاح في العصر الحديث ٠

<sup>(</sup>٣) رشيد رضا أن تاريخ الامام محمد عبده ص ٥٨٠٠٠

كثيرا مع الشيخ على يوسف عند انصراف الناس من المقابلة ويتحدث معنا في بعض الشئون الحاضرة وأصبحت مأذونا في مقابلة الخديو في أي وقت ولما علم بأن الشيخ محمد ابا الهدى الصيادي يسعى لمنع مجلة المنار من دخول جميع البلاد العثمانية وأنه يكاتبني ويحاول اقناعي بترك مصر والذهاب الى الأستانة ويعدني بالرتب العلمية والوظائف الرسمية كانت هذه المسألة من أهم المهمات عند سموه وكان مواليا للشيخ على يوسف فكان أخلص للخديو من مصطفى كامل وكان مواليا للشيخ محمد عبده في الوقت نفسه يخبرهم بجميع أسرار الحديو وما ينكره من أعماله والمنسة بعده في الموقت نفسه يخبرهم بجميع أسرار الحديو وما ينكره من أعماله والمنسبة بعده في الموقت نفسه يخبرهم بجميع أسرار الحديو وما ينكره من أعماله والمنسبة بعده في الموقت نفسه يخبرهم بجميع أسرار الحديو وما ينكره من أعماله والمنسبة بعده في الموقع الموقع المواليا للشيخ محمد عبده في الموقع الموسه يخبرهم بجميع أسرار الحديو وما ينكره من أعماله والموسلة الموسية الموسلة المو

والمعروف أن الخديو عباس حلمى الشانى كان يطمع فى الخلافة الاسلامية يريد أن يتولاها بدلا من السلطان عبد الحميد وأنه فى الفترة التى وصل الكواكبى فيها الى مصر كان على خلاف مع السلطان العثمانى يقرب اليه الأحرار السوريين الذين ناصبوه (السلطان) العداء • نلمس هذا التقارب بين الخديو عباس الثانى والكواكبى ، ونجد ذلك فيما كتبه الكواكبى : من ذلك قوله فى مقدمة كتابه طبائع الاستبداد « أننى فى سنة ثمانى عشر وثلاثمائة وألف هجرية هجرت ديارى سرحا فى الشرق فزرت مصر واتخذتها لى مركزا أرجع اليه مغتنما عهد الحرية فيها على عهد عزيزها حضرة سمى عم النبى (العباس الثانى) الناشر لواء الأمن على أكتاف ملكه • • »

ويتخذ المؤرخون من علاقة الكواكبى بالخديو عباس الثانى دليلا على أن الذى أوعز للكواكبى برحلته التى طاف فيها البلاد العربية هو الخديو نفسه ، وأن هذه الرحلة التى تمت بايعاد الخديو كانت للدعاية له بشأن الخلافة الاسلامية ، لكن هذا القول غير ثابت وتعوزه الأدلة المختلفة ، ويسستند الذين يقولون بأن الكواكبى قام برحلة لحساب الخديو عباس حلمى الثانى أن الصلة

بينهما كانت متينة قوية ، وان الكواكبي أثنى على الخديد ثناء مستطابا • فبالاضافة الى ما ذكرناه للكواكبي في كتابه طبائع الاستبداد نجده في كتابه أم القرى يقول :

ان جمعيتنا هذه أختارت أن تجعل مركزها المؤقت في مصر، دار العلم والحرية فلها أمل قوى في أن حضرة العزيز (عباس الثاني) يكون عضدا للقائمين باعزاز الدين ، وحاليا فخريا للجمعية ، ولا بدع فانه خير أمير شاب نشأ على الغيرة الدينية والحمية العربية خصوصا جنأبه السامى من آل بيت حازوا بين سائر ملوك الاسلام وأمرائه قصب السبق في الاطلاع على أحوال الدنيا ، فاجتهدوا في الترقيات السياسية والعمرانية والعلمية والتنظيمية والمدنية ، حتى أن النهضة العثمانية بكل فروعها مسبوقة في مصر ومقتبسة عنها ، بل كما يعلم العارفون أنها تقدمت الدولة العلية العثمانية بعض خطوات في ميدان المدنية والعمران مدفوعة بأيدى المرحومين محمد على وابراهيم وفاضل وكامل وغيرهم من الأمراء حتى والأميرات المصريات ، فما كان رشيد وعالى وفؤاد وكمال ومدحت وعيوني وبقية أحرار الأتراك الا وأكثرهم آلات أوجدها ومدها بالقوة هؤلاء العظام ، ولا غرو فقد يحمل الابن أباه على الرشد وأن أباه ٠٠ » بينما نجد الأستاذ عباس العقاد في كتابه الرحالة كاف (عبد الرحمن الكواكبي) ينفى فكرة أن يكون الكواكبي قد قام برحلته للبلاد العربية لحساب الخديو عباس حلمي الثاني • ويقول انه عرف أحد الشيوخ الذين عاشروا الكواكبي وتتبعوا أحوال الزعماء الدينيين في أيامه خاصة فيما يدور حول العلاقة بين القاهرة والقسطنطينية وبين المهاجرين من بلاد الشولة العثمانية وبين حملة الأقلام والا قطاب المصريين ويقول العقاد أن هذا الشيخ قال له: « أن أناسا من أصحاب الكواكبي كانوا اذا سمعوا عنه أنه يعمل لحساب الخديو ويهيىء الجو في بلاد العرب لمايعته بالخلافة تبسموا وقالو: والله

ما يعمل الرجل الا لحساب نفسه • ألا ترونه حريصا على الخلافة العربية القرشية حريصا على النسبة الى قريش في بيت من بيوت الامارة ؟ »

ويضيف العقاد قائلا ولم أعرف يومئذ موقع الصواب في هذه المنطقة ، ولكنى قرأت كتب الكواكبى بعد ذلك عن الدعوة فرأيت أن الرجل يدعو الى غاية طويلة الأمد يعلم أنها لا تتم في حياة فرد بواحد ، ويوطن العزائم على ذلك بين قرائه وصحبه ، وهو أحرى أن يضمهم في سرعة الانجاز وسرعة الجزاء لو كان له مأرب يتعلق به ويعلق به أمال العاملين معه غير مضطرين الى التصريح بمراده ٠ »

ان السلم بأخلاق الكواكبى والدارس لشخصيته واخلاصه للقضية التى أمر بها وعاش من أجلها \_ وهى حق العرب فى الحياة الحرة الكريمة مستقلين أعزاء كراما على أنفسهم أقوياء مع الحق حربا عوانا على الباطل ، حماة للدين الاسلامي الذي أنزله الله سبحانه وتعالى بين ظهرانيهم ومن أجل هذا فالخلافة الاسلامية من حقهم دون سواهم \_ لا تجعلنا نوافق الرأى القائل بأن الكواكبى كان يعمل لحساب أحد أو داعية بالخلافة لشخص مهما كان هذا الثدخص عزيزا له ، فمن المعروف أن الكواكبي دعا ألى حق العرب وبالذات أهل الجزيرة العربية في الخلافة الاسلامية وأن يكون الخليفة غربيا قرشيا وهي شروط لا تنطبق على الخديو عباس حلمي الطبع ،

كذلك بذكر الدارسون لحياة الكواكبي أنه ما ان عاد من رحلته الى البلاد العربية حتى وجد نفسه بدون عمل يسد به بنفقته (۱) ، ولو أنه كان يعمل لحساب الخديو عباس لما واجه نوعا

<sup>(</sup>١) فَشَامَى الدَّمَانُ الْكُواكِبِي سِلسِلَة نوابغ الفكن العربي ص ٣٠

من الضيق في معيشته والأغدق عليه الكثير من الهبات والعطايا .

وحالت وفاة الكواكبى المفاجئة بعد رحلته الى البلاد العربية دون تدوينه لأخبار هذه الرحلة لأن المنية عاجلته بعدها بثلاثة أشهر • كذلك ينبغى أن نشير الى أن الكواكبى كانت رحلته الى البلاد العربية والاسلامية على مرحلتين أو على فترتين زار فى الرحلة الأولى السودان ووصل الى سواحل افريقيه الشرقية وزار زنجبار والحبشة وعاد بعدها الى مصر ليستأنف رحلته الثانية • والكواكبى ان لم يذكر تفاصيل رحته ذكر أنه زار مصر ثلاث مرات (١) : المرة ونشر فى جرائدها مقالاته السياسية تحت عنوان الاستبداد • أما فيارته الثانية فكانت حين قطع جزءا من رحلته وعاد اليها ليستعد لجولته الثانية والأخيرة من رحلته وعاد اليها ليستعد المواتية والأخيرة من رحلته وعاد اليها ليستعد المواتية والأخيرة من رحلته وعاد اليها ليستعد النتهت رحلته وعاد الى مصر ليتوفى فيها •

زار الكواكبى فى رحلته النسانية الحجاز وصحراء الجزيرة العربية واليمن ومنها سار الى الهند ووصل الى ميناء كراتشى حيث عاد على ظهر سهفينة حربية ايطالية بتوجيه من وكيل ايطاليه السياسى فى مسقط طافت به سواحل بلاد العرب وسواحل أفريقية الشرقية وعاد الكواكبى من هذه الرحلة بمعلومات وافرة عن حانة البلاد الزراعية والمعدنية حتى انه استحضر نماذج المعادن من تلك الأصقاع .

وكان الكواكبي يتمنى لو أتيحت له زيارة بلاد المغرب العربى يتمم بها اختباره للمسلمين ولكن المنية حالت دون ذلك •

كذلك قيل ان ايطاليا هي التي يسرت للكواكبي رحلته لأنها كانت تطمع في نجاح المسعى بخلع الخلافة الاسلامية من تركيا وأنها

<sup>﴿ (</sup>١١) الكواكبي : طبائع الاستبدادي ص ١٠ طبعة حلب اسنة ١٩٥٧ .

(ايطاليه) كانت تطمع في بسط نفوذها الاستعماري على شواطيء البحر الأحمر ويستند أصحاب هذه الرواية على اجتماع الكواكبي أثناء رحلته بالقنصل الايطالي في الجديدة باليمن ويتنقله على ظهر سفينة حربية ايطالية كانت به سواحل الجزيرة العربية بتوصية من وكيل (معتمد) ايطاليا السياسي في مسقط .

لكن الملم بأخلاق الكواكبي ومبادئه التي عاش من أجلها ومات وهو يجاهد في سبيل تحقيقها لا يؤيد الرأى القائل بأن الكواكبي يقبل أن يكون عميلا لدولة أجنبية وأنه كان يصدر فيما يقول عن ايمان خالص بحق أمته العربية ومكانتها التي ينبغي أن تتبوأها .

ويواجه المؤرخ لحياة الكواكبى قلة المعلومات أو ندرتها عن رحلته الهامة التى طاف فيها البلاد العربية وعمن قابلهم فيها وعن انطباعاته وتواريخ زيارة كل قطر والمدة التى أقامها فيه الى آخره لكن عذرنا في ذلك كما هو عذر كل المتصدين لحياة الكواكبى بالدراسة أنه كان بصدد كتابة وصف لرحلته والتى كان بنيته أن يفرد لها كتاب بأكمله لولا أن المنية عاجلته قتوفى مساء الخميس الرابع عشر من يونيو ١٩٠٢ الموافق الخامس من ربيع الأول سنة ١٣٢٠ ه .

وكان الكواكبي قد اعتاد كل مساء أن يجتمع باخوانه وأصدقائه في أحد المقاهي وفي اليوم الذي وافته المنية فيه جلس في مقهى يلدز قرب حديقة الأزبكية وكان معه يومها الأستاذ رشيد رضا ومحمد كرد على وأبراهيم سليم النجار وشرب الكواكبي القهوة كالمعتاد وأحس بعدها بألم في أمعائه فقام آبنه كاظم بنقله الى منزله حيث أصابته نوبة قلبية توفى على أثرها وعمره آنذاك خمسون عاما .

وقال رشيد رضا وهو يؤرخ للسيد جمال الدين الأفغاني

أنه شاع أنه مات مسموما مثلما شاع ذلك في موت الأستاذ الامام السيد عبد الرحمن الكواكبي • وذهب البعض الى أن السلطان عبد الحميد هو الذي دبر ذلك له ، وان كان هذا القول تعوزه الأدلة الكثيرة •

وهناك رواية مختلفة بعض الشيء عن وفاته يرويها الأستاذ محمد كرد على فيقول عن الكواكبى : جاء لى ذات ليلة يسمر معى في دارى مع الحبيب رفيق بك العظم يستشيرنى في أمر عظيه في دارى مع الحبيب رفيق بك العظم يستشيرنى في أمر عظيه وقال : ان الحديو عباس عرض عليه أن يصحبه الى الاستانة ويستجلب رضاه عنه ، وبذلك تنحل هذه المشادة ويطمئن خليفة الترك اليه وضعب على وعلى رفيك بك أبداء رأى في موضوع جد خطير كهذا ، لأن ابن عثمان لا تأخذه هوادة فيمن خرجوا على سلطانه ، وخشينا أن تكون هناك دسيسة يذهب الرجل ضحيتها ، ومما قال لنا أنه حائر في أمره بين القبول والرفض وأنه شعر بالأمس بوجع في حائر في أمره بين القبول والرفض وأنه شعر بالأمس بوجع في دراعه وما عرف له تعليلا ، وتقوض المجلس وذهب السيد الكواكبي الى داره ، فما هي الا ساعة وبعض ساعة حتى سمعت ابنه السيد كاظم في الباب يبكي وينوح ويقول : قم ياكرد على فان صديقك أبى قد مات ، »

وسنواء اصدقت الرواية الأولى أو الثانية فان الكل متفق على تاريخ وفاته وهو الرابع عشر بن يونيو ١٩٠٢ وما ان علم الحديو عباس بوفاته (١) حتى أمر أن يدفن على نفقته الخاصة ودفن في

<sup>(</sup>۱) يقول الغزى في مجلة الحديث سنة ١٩٢٩ العدد ٦ أخبرني ابن خالتي الشيخ صالح عيسى وهو رجل مرصرف بالصدق والامانة ان الخدير عباس حلمي الثانى دعا الكواكبي لزيارته بالاسكندرية فلبي الكواكبي الدعسوة ثم عاد الى القاهرة ليسهر معنا في مقهى استانبول مع جماعة من أدباء مصر ولما انصرفنا جاء ابنه كاظم يقول ان أخاك والدى مات فدهشت من هذا الخبر المفاجىء وفحصه الاطباء من قبل الخديو فوجدوا أنه فارق الروح وشيعت جنازته على نفقة الخديو،

باب الوزير · ثم نقلت مقبرته في نهاية شارع العفيفي بمنطقة باب الوزير وعليها بيتين لشاعر النيل حافظ أبراهيم:

هنا رجل الدنيا هنا مهبط التقى
هنا خير مظلوم هنا خير كاتب
قفوا واقراءوا أم الكتاب وسلموا
عليه فهذا القبر قبر الكواكبي

ونعاه كل مخلص من أبناء هذه الأمة العربية وصدرت الأهرام والمؤيد واللواء تبكى الحسارة الكبرى التى ألمت بالأمة العربية لوفاته وأشاد الجميع بفضله ودوره وسيظل التاريخ يذكر اسمه كعلم من أعلام هذه الأمة العربية الخالدة أدى دوره كأحسن ما يكون الأداء وذهب للقاء ربه راضيا عنه سعيدا به لأنه كان رجلا بارا بدينه وفيا لقومه وأمته مخلصا لمبادئه نزيها أبى النفس ولا يستطيع باحث في اليقظة العربية الحديثة أن يتجاهل دوره أو يغمضه حقه لأن دوره وحقه أعظم من أن ينكرا أو يهملا وشأنهما ويغمضه حقه لأن دوره وحقه أعظم من أن ينكرا أو يهملا وشأنهما ويغمضه حقه لأن دوره وحقه أعظم من أن ينكرا أو يهملا وشأنهما و

الفصلالاج

وراكي فالمقالت

من المعروف أن حركة النهضة العربية في العصر الحديث بدأت في أول أمرها في صورة بعث للأدب العربي • ولقد شهدت بلاد الشام منذ منتصف القرن التاسع عشر حركة احياء اللغة العربية وآدابها وهي الحركة التي بدأت على يد المسيحيين العرب في هذه البلاد و ذلك أن بلاد الشام كانت مركزًا للارساليات التبشيرية المسيحية التي قام بها المستشرقون الأوربيون • ومن المعروف أن فرنسا كانت أسبق الدول في هذآ المجال وأنها بدأك نشاطها في بلاد الشام قبل الحكم المصرى لهذه البلاد بفترة طويلة من الزمان ٠ فكانت سيوريا ولبنان موضع اهتمام البعثات الدينية الفرنسية ٠ وأنشأ اليسوعيون الفرنسيون في لبنان أول مركز للثقافة الفرنسيية وهي المدرسة التي أنشئوها في عينطوره (١) سنة ١٧٣٤ ميلادية كما انشاؤا مدرسة في زغرتا وقد تعلم فيها أجيال من شباب الموارنة ومنهم من أتم درآسته في الكلية الشرقية بروما وبمدارس فرنسا • ومن ثم كانت الموارنة أكثر الطوائف اتصالا بالحضارة الغربية وكان لهم فضل تعريف مواطنيهم بنماذج من الثقافة الغوبية التي كانت سائدة في ذلك الوقت (٢)

<sup>(</sup>۱) د مصطفی الخالدی وعمر فروخ ـ التبشیر والاستعمار ص ۱۱ (۲) من أراد التفصیل علیه الرجوع الی تاریخ سوریا لیوسف الدبس ص

ومها ساعد في حركة النهضة العربية نقل الطباعة التي بدأت في أوربا وفي ايطاليا الى بلاد الشرق • وكانت مطبعة الاستانة العبرية أول مطبعة أنشئت بالشرق • وبدأت أول مطبعة تنشأ مالشام تطبع الكتب العبرية وهي مطبعة دير فرحيا جنوب طرابلس في أوائل القرن السابع عشر طبع فيها كتاب المزامير باللغفين السريانية والعبرية • ثم أنشئت أول مطبعة عربية بحلب في أوائل القرن الثامن عشر انشأها بطريريك انطاكية وكانت أول مطبوعاتها كتاب في الطقوس الدينية (١) •

كذلك بذل المبشرون الأمريكيون وهم البروتستانت دورهم في حركة الاهتمام بالتعليم والاهتمام بالتواث العربي كسبيل الى تدعيم نفوذهم ومنافسة المبشرين الفرنسين وغيرهم من الجزويت والكاثوليك و وفتح المبشرون الأمريكيون مدارس مختلفة في بلاد الشام فسواء صح ما نقل عن الدكتور كورنيليوس فان ديك المبشر الأمريكي المشهور من أنه ركب يوما حماره متوجها الى احدى القرى ليفتح مدرستين ، فاستغرب القروي وقال هل قريتنا الصغيرة بحاجة الى مدرستين و فأجابه الدكتور قائلا : حيث يذهب الدكتور فان ديك يتبعه الجزويت و سواء صحت هذه الرواية أم لم تصح وفان ديك يتبعه الجزويت و سواء صحت هذه الرواية أم لم تصح فانها تصور واقع الحال في شدة التنافس بحيث يفتح المرسلون فانها تصور واقع الحال في شدة التنافس بحيث يفتح المرسلون في نفس المكان ومن أهم ما فتحه في بلاد الشام الكلية السورية البروتستانتية التي كانت نواة الجامعة الأمريكية في بيروت الى جانب ما أنشأوه من مدارس في زحلة ودمشق وحلب وغيرها و لكن أهم ما فتح المدارس كان التأثير الذي تركه الغرب على مجتمع هذه

<sup>(</sup>١) ارجع الى تاريخ الصنحافة العربية للفيكونت فيليب دى طرازى وتاريخ الطباة في الشرق العربي لخليل صابات ·

الطوائف المسيحية • لقد وجدت لديهم رغبة قوية في أن يقتبسوا أسلوب الغرب ونظمه وتقاليده وبدا ذلك بسكل واضح لدى المسيحيين في لبنان الذين بدأ أكثرهم في الهجرة الى أمريكا • ثم كان أن أدى ازدياد التجارة من الشرق وأوربا وأمريكا الى خلق طبقة جائيدة بين أفراد هذه الأقليات طبقة برجوازية في المدن الكبرى من المسيحيين السوريين • الأرمن ، اليهود وهي طبقة تختلف عقلياتها وتفكيرها عن مسيحي الشرق المقيمين في القسرى • والذين كانوا مجتمعات مغلقة على نفسها • بدأ هؤلاء البرجوازيون يقتبسون أساليب الحياة الأوربية ولم يكن لهؤلاء المسيحيين ولاء بالطبع للدولة العثمانية ولا لمجتمعاتهم التي نشأوا فيها بقدر ما اتجه ولاؤهم المعربا يقلدون أسلوب الحياة الأوربية ويتحمسون في اخلاص لهذه المكومات الأجنبية الذين ارتبطوا بها ارتباط حب ومنفعة •

وبدأت الثقافة الأوربية تترك بصماتها في الشرق العربي من طريق الرحلات والهجرة والمدارس والتجارة وكان من شأن ذلك أن تزداد الهوة بين المسلمين وبعض المسيحيين واليهود المتعصبين للثقافة الغربية من جانب آخر وكان اقتباس هؤلاء المسيحين واليهود للغات الغربية ولأسلوب تفكير وتقاليد وعادات الغرب ذات أهمية كبيرة بالنسبة للحكومات الغربية والشركات التجارية التابعة لها التي كانت بحاجة ماسة الى استخدام أفراد هذه الأقليات في الوظائف الصغرى لديها وكان ذلك مدعاة أيضا لحقد وتشكك بعض زملائهم من المسلمين (۱)

واذا كانت الفتنة الكبرى التي شهدتها لبنان وسوريا سنة ١٨٦٠ بين النصارى والدروز والتي لا يمكن انكار وجود عوامل

Hourani: Minorities in the Arab World, p. 26. (١)

كذلك ينبغى الرجوع الى كتاب الاستاذ ساطع الحصرى: محاضرات في نشوء

\*لفكرة القومية ص ١٨٤ وما بعدها ٠

خارجية في اشعالها قد جاءت نتيجية لتعصب ممقوت من جانب البعض ، فان أنظار المستنيرين من المسيحين من أبنياء الشعب العربي قد وجهت اهتمامها للقضاء على هذا التعصب ومحو آثاره وهنا يبرز دور كل من نصيف اليازجي وبطرس البستاني و أخذ نصيف اليازجي يدعو الى بعث الأدب العربي القديم وكان يعتقد أن ذلك ينبغي أن تكون مهمة المثقفين العرب الأولى ومما يستدعي ذلك ينبغي أن تكون مهمة المثقفين العرب الأولى ومما يستدعي الانتباه في هذه الدعوة أنها كانت موجهة الى جميع العرب النصاري منهم والمسلمين وأنها كانت تناشدهم جميعا أن يذكروا ويهتموا باحياء تراثهم المشترك و

كذلك برز البستاني ( ١٨١٩ \_ ١٨٨٣ ) كأحد السخصيات العربية التي لعبت دورا مهما في ذلك الحين • كان بطرس هو الآخر عربيا مسيحيا من لبنان تلقى حظا من التعليم أكثر مما تلقاه نصيف اليازجي وأقام في بيروت حيث ترجم الكتاب المقدس الى اللُّغة العربية • وساعده اتصاله بالمبشرين الأمريكيين والعمل معهم إلى اتقان اللغة الانجليزية وعمل بالتعليم في مدارسهم ومما يذكر له بالفضل عملان عظيمان هما اصداره معجم اللغة العربية نشره سنة ١٨٧٠ بعنوان محيط المحيط ثم أعد موجزا له أسماه قطرا المحيط • أما عمله الثاني فهو اصداره دائرة معارف عربية للمعارف أكمل منها ستة أجزاء وقام أبناؤه وأحفاده وبعض أبناء اسرته باتمامها بعد وفاته فكان مجموع ما صدر أحد عشر جزءا • كذلك حارب البستاني التعصب الديني وانشأ هو ونصيف جريدة أسبوعية أسمياها نفيرسوريه سنة ١٨٦٠ كان هدفها الدعوة الى الوفاق بين سكان البلاد من مختلف الطوائف على أثر وقوع مذابح سينة ١٨٦٠ و كان البستاني يؤمن أن المعرفة تؤدي ألى أنارة الذهن والتنور يقضى على التعصب • وبعد مرور ثلاث سنوأت انشأ مدرسة والطلق عليها اسم المدرسة الوطنية غايتها تحقيق الهدف ذاته عن طريق تربية الطلاب من مختلف الطوائف على أساس التسامح والمثل العليا الوطنية و وبعد أن نشر معجمة في اللغة العربية انشأ سنة ١٨٧٠ مجلة سياسية وادارية اسماها (الجنان) تصدر مرة كل أسبوعين وتسعى الى تحقيق الهدف ذاته عن طريق مكافحة التعصب واتخذ لمجلته شعار حب الوطن من الايمان •

ويمكن أن نصنف اتجاه المسلمين العرب على هذا النحو: كان هناك بعض المسلمين المتعصبين الذين يكرهون الحضارة الغربية لأنها مسيحية ولأنها تهدد بالقضاء على عالمهم القديم وكان هناك من يعترف بقيمة هذه الحضارة الغربية وتقاليدها وضرورة الاقتباس منها لكنهم يوغبون في الاحتفاظ بحضارة الاسلام وتقاليده الرائعة فالمشكلة بالنسبة لهؤلاء كانت مشكلة ادخال روح المدنية الحديثة وايقاظ المسلمين من سباتهم العميق ليلحقوا بركب الحضارة الذي سيبقتهم فيه الأمم الأخرى والذي كان ينبغي أن يكونوا (المسلمون) هم روادها وقادتها كشانهم في سالف الأزمان والمسلمون وادها وقادتها كشانهم في سالف الأزمان والمسلمون المسلمون المناه وقادتها كشانهم في سالف الأزمان والمسلمون المناه وقادتها كشانه والمناه والمناه وقادتها كشانه والمناه وقادتها كشانه والمناه وقادتها كشانه والمناه والمناه والمناه وقادتها كشانه والمناه وال

وهنا يبرز دور ثلاثة من رواد الفكر الاسلامي الأفغاني ، محمد عبده ، الكواكبي • فمما لا شك فيه أن وصول السيد جمال الدين الأفغاني الى مصر مارس ١٨٧١ واقامته فيها حوالي ثمان سنوات (أغسطس ١٨٧٩) كانت من خير السنين بركة على مصر والعالم الاسلامي • يقول الأستاذ أحمد أمين في كتابه زعماء الاصلاح في العصر الحديث: ثماني سنين كانت من خير السينين بركة على مصر والعالم الشرقي لا بما أفاد جمال مظهرها وحسن رونقها وسعادة أهلها ولكن لأنه كان يدفن في الأرض بذورا تتهيأ في الخفاء للنماء ، وتستعد للظهور ثم الازدهار فما أتى بعدها من تعشق للحرية وجهاد في سبيلها فهذا أصلها وان وجدت بجانبها عوامل أخرى ساعدت عليها وزادت في تموها • وخشي الخذيو توفيق مما يدعو له السيد الأفعاني قصدر قراره بتركه لمصر • فلما توفيق مما يدعو له السيد الأفعاني قصدر قراره بتركه لمصر • فلما

كانت الثورة العرابية نقلته حكومة الهند من حيدر أباد الى كلكتا وألزمته الاقامة فيها مخفورا مراقبا حتى انتهت الثورة بالاحتلال الانجليزي لمصر ٠ وغادر الأفغاني الهند ألى لندن سنة ١٨٨٣ لكنه لم يطل الاقامة فيها فسافر منها الى باريس وكتب الى تلميذه وصديقه الشيخ محمد عبده ليوافيه بها من منفاه في بيروت حيث أصدرا جريدة العروة الوثقى يبغيان نشرها في العالم الاسلامي لتفهيم أبنائه حقوقهم وواجباتهم · لكنهما يخشيان أن يفهما من مخاطبتهما المسلمين انهما يدعوان الى اثارة الشقاق بينهم وبين أبناء الأديان الأخرى في الأقطار الاسلامية فهما يقولان : لا يظن أحد من الناس أن جريدتنا هذه بتخصيصها المسلمين بالذكر أحيانا ومدافعتها عن حقوقهم تقصر الشقاق بينهم وبين من يجاورنهم في أوطانهم ويتفق معهم في مصالح بلادهم ويشاركهم في المنافع من أجيال طويلة ، فليس هذا من شأننا ولا بما ندعو اليه ولا مما يبيحه ديننا ، ولا تسمح به شريعتنا • ثم صدر العدد الأول من هذه الجريدة في ١٥ جمادي الأول سنة ١٣٠١ هـ (١٣ مارس ١٨٨٤م) وقد تضمن منهاج الأفغاني ومحمد عبده في الاصلاح . بلغ الاحجاف بالشرقيين غايته ووصل العدوان فيه نهايته ، وأدرك التغلب منهم نكايته خصوصا في المسلمين منهم ، منهم ملوك انزلوا عن عروشهم جورا وذوو حقوق حرموا حقوقهم ظلما وأعزاء باتوا أذلاء وأجلاء أصبحوا حقراء وأغنياء امسوأ فقراء ، وأصحاء أضحوا سقاما ، وأسود تحولوا أنعاما ولم تبق طبقة من الطبقات الا وقد مسها الضر من افراط الطامعين في أطماعهم خصوصا من جراء هذه الحوادث التي بذرت بذورها في الأراضي المصرية من نحو خمس سنوات بأيدى ذوى المطامع فيها ٠٠ أن الحالة السيئة التي أصبحت فيها الديار المصرية لم يسبهل احتمالها على نفوس المسلمين عموما ، ان مصر تعتبر عندهم من الأراضي المقدسة ولها في قلوبهم منزلة لا يجلها

سواها قطر نظرا لموقعها من الممالك الاسلامية ولائنها باب الحرمين الشريفين ٠٠ أن الخطر الذي ألم بمصر نفرت له أحشاء المسلمين وتكلمت به قلوبهم ولن تزال آلامه تستنفرهم ما دام الجروج نفارا ٠ (١)

ثم يمضى العدد الأول من هذه الجريدة يوضح أهداف جمعية العروة الوثقى السرية السياسية التى ضمت الى عضويتها (عقلاء الأمة وحولت أنظارهم لما سيكون من عاقبة أمرهم مع ملاحظة العلل التى أدت بهم الى ماهم فيه ٠٠٠ وكتبوا على أنفسهم النظر في أمر السلطة العامة الاسلامية وفروض القائم بها وبما أن مكة المكرمة مبعث الدين ومناط اليقين وفيها موسم الحجيج في كل عام يجتمع اليه الشرقي والعربي ويتآخى في مواقعها الطاهرة الجليل والحقير والغني والفقير ، كانت أفضل مدينة تتوارد اليها أفكارهم ثم تنبث الى سائر الجهات ٠

ومن الواضح أن الأفغاني يتشابه في هذه الناحية مع الكواكبي في جمعيته التي تخيل عقدها في مكة أم القرى لتقصى مظاهر الضعف عند المسلمين ووصف الدوآء بعد تشخيص الداء ٠

كذلك نجد الأفغانى يضع بعض المبادىء التى يراها لازمة لاصلاح احوال المسلمين شبيهة بما نادى به الكواكبى فجريدة العروة الوثقى تلخص أهم أغراضها فى نفس عددها الأول فيما يأتى:

۱ – بيان الواجبات على الشرقيين التى كان التفريط فيه الموجبا للسقوط والضعف وتوضيح الطرق التى يجب سلوكه لتدارك ما فات .

<sup>(</sup>۱) رشید رضا: تاریخ الامام محمد عبده ج ۱ ص ۲۹۵

٢ ـ اشراب النفوس عقيدة الأمل في النجاح وازالة ما حل بها من اليأس •

٣ ـ دعوتهم الى التمسك بالأصول التى كان عليها أباؤهـم وأسلافهم وهي ما تمسكت به الدول الأجنبية العزيزة الجانب •

٤ ــ الدفاع عما يرمى به الشرقيون عمــوما والمســلمون خصوصا من ألتهم وابطال زعم الزاعمين ان المسلمين لاينعدمون فى المدنية ماداموا متمسكين بأصول دينهم .

اخبار الشرقيين بما يهمهم من حوادث السياسة العامة
 والخاصة ٠

7 \_ تقوية الصلات بين الأمم الاسلامية وتمكين الألفة بين أفرادها وتأمين المنافع المستركة بينها ومناصرة السياسة الخارجية التى لا تميل الحيف والاجحاف بحقوق الشرقيين ·

أراد الأفغاني ان يدعو الى اصلاح المسلمين دينيا واجتماعيا وسياسيا أذ كان ألمثل الأعلى له حالة المسلمين في عهد الحلفاء الراشدين من حيث العقيدة والصفات الخلقية والنظام السياسي فيرى أنهم كانوا موحدين حقا معتزين بدينهم ، لاتفرقهم المذاهب والنحل مترابطين برباط الأخوة فيهم خلق الآباء والشمم ، يبذلون أعز شييء في سبيل عقيدتهم وعزتهم ينشرون بينهم العلم ما استطاعوا ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وتلك كانت نفس ما تمناه الكواكبي ورغب في تحقيقه كما يتضح ذلك من كتابه حمعية أم القرى على نحو ما سنوضحه .

ثم يحمل الكواكبي على عقيدة الجير والحطأ بنفس العنف الذي حمل به الافغاني على الجبرية في جريدة العروة الوثقى • فالأفغاني يرى أن الفساد دخل على توالى الزمن من خمسة أبواب من عقيدة

الجبر والخطأ في فهم القضاء والقدر حتى صرفت النفوس عن الجد في الأعمال ومما أدخله الزنادقة على تعاليم الاسسلام في القرنين الثالث والرابع الهجريين فجعلوا المسلمين شيعا وأحزابا وأضعفوا قوة الدين بما أدخلوه من تعاليم فاسدة ومما أحدثه السوفسطائيون من أفكار ، وعدهم الحقائق خيالات تبدو للنظر ومما عمله كذبة المحدثين من وضع أحاديث ينسبونها الى رسول الله وفيها السم القاتل لروح العمل والإباء وفيها ما يستوجب ضعفا في الهمم وفتورا في العزائم .

فاذا نظرنا آلى كتاب أم القرى نجد الكواكبى يحمل على عقيدة الجبر والقدرية هو الآخر ، فالكواكبى يصدر عقيدة الجبر وتأثيرها على أفكار الأمة في الاسباب الدينية التي أضعفت المسلمين ويخصص بحثها في أول اجتماع تعقده جمعيته في مكة بعد اجتماعها الاول التمهيدي ، فيقول على لسان العضو الشامي ( اني أرى منشأ هذا الفتور هو بعض القواعد الاعتقادية والأخلاقية مثل العقيدة الجبرية التي من بعد كل تعديل فيها جعلت الأمة جبرية باطنا قدرية ظاهرا ) (١) ،

كذلك نجد تشابها بين الأفغاني والكواكبي في تأكيد كل منهم على أهمية اللغة العربية والمحافظة على اللسلمين العربي فالأفغاني يقول ان عقلاء الأمة لبحث أحوال المسلمين اختاروا ان يكون لهم في هذه الأيام جريدة بأشرف لسان عندهم وهو اللسان العربي ويؤيد في مجالسه بيان الخطر مما تسعى اليه الأمم الأجنبية في الشرق من اضعاف اللغة القومية وقتل التعليم القومي والتغيير من آداب الأمم الشرقية لتحل محلها لغتها وآدابها « مع أنه لا جامعة لقوم لا لسان لهم ، ولا لسان لقوم لا آداب لهم ولا عز لقوم

<sup>(</sup>١) الكواكبي : أم القرى ص ٢٣ طبعة المكتبة التجارية سنة ١٩٣١م

لا تاریخ لهم ، ولا تاریخ لهم اذا لم یقم منهم من یحیی آثار رجال تاریخهم فیعمل عملهم وینسیج علی منوالهم • »

وينفى الأستاذ رشيد رضا عن الأفغانى كونه يريد جامعة اسلامية يكون المسلمون كلهم دولة واحدة ويروى عن الأفغانى ما كتبه فى مقاله بعنوان ( الوحدة الاسلامية ) التي نشرت فى العدد التاسع من العروة الوثقى « لا ألتمس بقولى هذا أن يكون ملك الأمر فى الجميع شخصا واحدا فان هـــذا ربما كان عسيرا ولكنى أرجو أن يكون سلطانهم جميعهم القرآن ووجهة وحدتهم الدين ، وكل ذى ملك على ملكه يسعى بجهده لحفظ الأمر ما استطاع فان حياته بحياته وبقاءه ببقائه ٠٠٠ » ويخلص الأستاذ رشيد رضا من ذلك الى القول أنه ( الأفغان ) كان يكتفى بالوحدة الدينية وعقد المحالفات بين الدول الإسلامية (كالترك والفرس والأفغان ٠٠) وعقد المحالفات بين الدول الإسلامية (كالترك والفرس والأفغان ٠٠)

ومن هنا يختلف الكواكبي عن الأفغاني ، فالكواكبي كان داعية للقومية العربية يرى أن تكون قيادة الأمة الاسلامية للعرب مثلما كان لهم هذا الأمر في سالف الزمان بل هو يحصر الحلافة الاسلامية في عرب الجزيرة بالذات على نحو ما جاء في كتابه أم القرى ، فالكواكبي يرى ان الدور الذي لعبه العرب في العسالم الاسلامي بلغتهم وانتسابهم الى صاحب الرسالة صلى الله عليه وسلم ووجود الحرمين الشريفين فاذا كان على العالم الاسلامي أن يقف في جبهة واحدة فلابد ان تكون القيادة عربية وان يكون مركزها أم القرى لا اسطنبول ،

ونحن لانتفق مع الرأى القائل بأن الكواكبي اختلطت عنده

<sup>(</sup>١) رشيد رضا : تاريخ الامام محمد عبده ج ١ ص ٣٢٥ وما بعدها ٠

الفكرة الاسلامية بالفكرة العربية القومية (١) فالكواكبي يمين في وضوح بين الشعوب العربية والشعوب الاسلامية غير العربية يرى للأولى الزعامة على الثانية وهو يرى ان أحد أسباب فشل الاتراك العثمانيين أنهم لم يستعربوا وليس هناك من سبب لذلك سوى كرههم للعرب واطلاقهم اسماء ونعوت تحمل الحقد والكرآهية مثل (يس عربي) أي عربي قذر و (ويلنجي عرب) أي عرب شحاذين والعرب لا يقابلونهم في كل ذلك سوى بكلمتين الأولى هي قول العرب فيهم: ثلاث خلقن للجور والفساد القمل والترك والجراد ، والكلمة فيهم: ثلاث خلقن للجور والفساد القمل والترك والجراد ، والكلمة الثانية تسميتهم بالأروام كناية عن الريبة في السلامهم .

وأهمية دعوة الكواكبي أنه لم يتفق مع القائلين بتقوية الرابطة مع الدولة العثمانية على أساس أنها دولة الخلافة الاسلامية فأوضح الكواكبي أن احترام الشعائر الدينية في أكثر ملوك آل عثمان هي ظواهر محضة وليس من غرضهم ولا من شأنهم أن يقدموا الاهتمام بالدين على مصلحة الملك ، وأن الدين الاسلامي قد أصبح في حاجة ماسة الى من يرعى شئونه بتعيين خليفة آخر غير الخليفة العثماني وينبغي أن يكون هذا الخليفة عربيا قرشيا كما كان في صدر الاسلام ، ولايريد أن ينفرد هو بهذا الرأى فيراه يصدره عن جمعية تمثل المسلمين في كل قطر ذلك هي جمعيته التي اسماها جمعية آم القرى .

ففى الوقت الذى كان الأفغانى يرى اصلاح أحوال المسلمين على يد الدولة العثمانية كان الكواكبى يحمل حملة شعواء على الاتراك فهم لم يحترموا شعائر الدين وليس من غرضهم بل ولا من شأنهم ان يقدموا الاهتمام بالدين على مصلحة الملك • ثم نحده يسرد كثيرا من أعمالهم السيئة تجاه المسلمين ، فأقول هذا السلطان

<sup>(</sup>١) مُحمد أنيس : الدولة العثمانية والشرق العربي ص ٢٦٩

محمد الفاتح وهو أفضل آل عثمان قد قدم الملك على الدين فاتفق سرا مع فرديناد ملك ( الاراغون ) الاسبانيولي ثم مع زوجته ايزابيلا على تمكينهما من ازالة ملك بنى الأحمر آخر الدول العربية في الاندلس ورضى بالقتل العام والاكراه على التنصر · وهالله السلطان سليم غدر بآل العباسي واستقصاهم حتى انه قتال الأمهات لأجل الأجنة وبينما كان يقتل العرب في الشرق كان الاسبانيون يحرقون بقيتهم في الاندلس وهذا السلطان سليمان ضايق ايران حتى الجأهم الى اعلان الرفض المكفر · وقد سعوا في انقراض خمس عشرة دولة وحكومة اسلمية منها أنهم أغروا وأعانوا الروس التتار المسلمين وهولانده على الجاوة والهنديين وأعانوا الروس التتار المسلمين وهولانده على الجاوة والهنديين وتعاقبوا على تدويخ اليمن فأهلكوا الى الآن عشرات الملايين من وتعاقبوا على تدويخ اليمن فأهلكوا الى الآن عشرات الملايين من ولا مروءة ولا انسانية حتى ان العسكر العثماني باغت المسلمين مقادى صنعاء وهم في صلاة العيد · · »(١)

ونجد الأفغانى يندد بالسياسة الأوربية تجاه المسلمين ويصب عليها جام غضبه حتى ان حملته على السياسة الانجليزية استغرقت أكبر قسم فى العروة الوثقى فهو يرى ان حركة الاستعمار الأوربى حركة دينية نصرانية موجهة ضد الاسلام وقد قدم مؤلف كتاب حاضر العالم الاسلامى للعلامة الأمريكى لوثروب ستوردارد والذى ترجمه الى العربية الأستاذ عجاج نويهض وعلق عليه وكتب مقدمته الأستاذ شكيب أرسلان \_ ملخصا لدعوة الأفغانى وفكره على النحو التالى : العالم النصرانى على اختسلاف أممه وشعوبه عرقا وجنسية هو عدو مقاوم مناهض للشرق على العموم وللاسلام على الحصوص \_ قجميع الدول النصرانية متحدة معا على دك الممالك الاسلامية ما استطاعت الى ذلك سبيلا ، الروح الصليبية لم تبرح

<sup>(</sup>١) الكواكبي : أم القرى طبعة المكتبة التجارية سنة ١٩٣١ ص ٢٠٤

كامنة في صدور النصارى كمون النار في الرماد روح التعصب لم تنفك حية معتلجة في قلوبهم حتى اليوم ٠٠٠ جميع هذا يوضح ان العالم الاسلامي يجب عليه ان يتحد اتحادا دفاعيا عاما مستمسك الأطراف وثيق العرى ليستطيع بذلك الذود عن كيانه ووقياية نفسه من القضاء المقبل وللوصول الى هذه الغاية الكبيرة آنما يجب عليه اكتفاء تقدم الغرب والوقوف على تقدمه وقدرته ٠(١)

واذا كانت تلك دعوة الأفغاني وذلك هو مذهبه فان الكواكبي يركز على السياسة العثمانية التي اكتوى بها والتي رآها سببا في هضم حقوق العرب في المناصب والارتزاق من بيت المال هضما لا نسبة فيه حال كونهم ثلثي رعية الدولة العثمانية · كما حمل الكواكبي على الدولة العثمانية تمسكها بأصول الادارة المركزية مع بعد الأطراف عن العاصمة وعدم وقوف رؤساء الادارة العثمانية على أحوال تلك الأطراف ثم هو ينكر على سلاطين بني عثمان تلقبه أحوال تلك الأطراف ثم هو ينكر على سلاطين بني عثمان تلقبه بألقاب الحلافة الاسلامية ثم يضع في ختام جمعيته التي تخييل المعدما في مكة شروطا من أربعة عشر بندا لاختيار الحليفة الجديد للمسلمين بعلا من السلطان العثماني ويضع في أول هذه الشروط ان يكون الحليفة عربيا قرشيا التي تكون الحليفة عربيا قرشيا التيكون الحليفة عربيا قرشيا العثماني ويضع في أول هذه الشروط ان يكون الحليفة عربيا قرشيا العثماني ويضع في أول هذه الشروط الن يكون الحليفة عربيا قرشيا التيكون الحليفة عربيا قرشيا العثماني ويضع في أول هذه الشروط النه يكون الحليفة عربيا قرشيا العثماني ويالم علية عربيا قرشيا العثماني ويضع في أول هذه الشروط النه يكون الحليفة عربيا قرشيا العثماني ويالم علية عربيا قرشيا العثماني ويالم علية عربيا قرشيا العثماني ويضع في أول هذه الشروط المناب المنابعة عربيا قرشيا المنابعة علية المنابعة عربيا قرشيا المنابعة علية عربيا قرشيا المنابعة عربيا قرشها المنابعة عربيا قرشيا المنابعة عربيا قرشيا المنابعة عربيا قرشها المنابعة المنابعة عربيا قرشها المنابعة عربيا قرشها المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة المنابعة

ومن همذه الناحية يبرز دور الكواكبي في اليقظة العربية الحديثة فهو أول كاتب مسلم دعا العرب الى قطع علاقتهم بالعثمانيين واستنهض عمم قومه وبلغ تحمسه ان بلغ أسلوبه في بعض الأحيان منتهى الشدة والتقريع كقوله:

ياقوم ينازعنى والله شعور هل موقفى هذا فى جمع حى أحييه بالسلام أم أنا أخاطب أهل القبور فأحييهم بالرحمة · ياقوم لستم بأحياء عاملين ولا أموات مستريحين بل أنتم بين بين ·

<sup>(</sup>١) حاضر العالم الاسلامي تأليف لوثروب ستوردارد - مترجم ٠

يا قوم علكم الله من المهتدين كان أجدادكم لا ينحنون الا ركوعا لله وأنتم تسجدون لتقبيل أرجل المنعمين ولو بلقمة مغموسة بدم الاخوان • وأجدادكم ينامون الآن في قبورهم مستوين أعزاء وأنتم أحياء معوجة رقابكم أذلاء •

ياقوم الهمكم الله الرشد متى تستقيم قاماتكم وترتفع من الأرض الى السماء أنظاركم وتميل الى التعالى نفوسكم فيستقل كل انسان منكم بذاته ويملك ارادته (١) .

ويخطىء من يصف الكواكبى أنه كان كاتبا اسلاميا متعصبا لدينه فهو يخاطب قومه من غير المسلمين بقوله:

یا قوم واعنی بکم الناطقین بالضاد من غیر المسلمین ، أدعو کم الی تناسی الاساءات والأحقاد وما جناه الآباء والأجداد ، فقد کفی ما فعل ذلك علی أیدی المثیرین ، وأجلکم من أن لا تهتدوا لوسائل الاتحاد وأنتم المتنورون السابقون فهذه أمم اوستریا وأمریکا قد هداها العلم لطرائق شتی وأصول راسخة للالحاد الوطنی دون الدینی والوفاق الجنسی دون المذهبی ، والارتباط السیاسی دون الاداری ، فما بالنا نحن لا نفتکر فی ان نتبع احدی تلك الطرائق أو شبهها ، فیقول عقلاؤنا لمثیری الشحناء من الاعجام والأجانب: دعونا یا هؤلاء نحن ندبر شئاننا ، نتفاهم بالفصصحاء ونتراحم بالأخاء ، ونتواسی فی الضراء ونتساوی فی السراء ، دعونا ندبر حیاتنا الدنیا و نجعل الأدیان تحکم فی الآخری فقط ، دعونا ندبر علی کلمات سواء ألا وهی : فلتحیا الأمة فلیحیا الوطن فلنحیا طلقاء أعزاء ، »

وواضح مما أوردناه من كلام الكواكبي أنه يدعو لوجدة قومية

<sup>(</sup>٢) الكواكبي : طبائع الاستبداد ص ١٣٩ وما بعدها ٠

عربية لا يكون فيها الدين مجالا لتنازع أو تحاسد أو تباغض فالدين عنده لله والوطن للجميع • ثم هو يدعو قومه للتبصر فيما يبثه الغرب من عوامل التفريق بين أبناء الأمة العربية باسم الدين فيقول علينا أن نقول لهؤلاء المصطادين في الماء العكر من الأجانب ان العرب قوم يعرفون مصلحتهم وأنهم أخوة في السراء والضراء مجتمعون على محبة أمتهم ووطنهم •

أحب الكواكبى قومه وأمته العربية التى جعلها الله أمة وسطا للناس • فوطنه كل بقعة من هذه الأرض العربية يتمنى له العزة ويرجو له الرقى ويطلب منه أن ينبذ من عداء أبنائه الخاملين الكسالى المتقاعدين عن نصرة وطنهم •

« وأنت أيها الوطن المحبوب: أنت العزيز على النفوس ، المقدس في القلوب ، اليك نحن الأشباح ، وعليك تئن الأرواح: في المها الوطن الباكي ضعافه: عليك تبكي العيون وفيك يحلو المنون الى متى يعبث خلالك اللئام الطغاة ؟ يظلمون بنيك ويذلون ذويك، يطاردون أنجالك الانجاب ويمسكون على المساكين الطرق والأبواب، يخربون العمران ويقفرون الديار ؟

ويمضى الكواكبى بعد أن يوضح لبنى قومه ماهم فيه من ظلم الذين تحكموا في رقابهم يمضى فيقول:

أيها الوطن العزيز: هل ضاقت رحابك عن أولادك ، أم ضاقت أحضانك عن أفلاذك ؟ ٠٠٠ كلا انما فقدت الأباة ، فقدت الحماة ، فقدت الأحرار ·

أيها الوطن الملتهب فؤاده: اما رويت من سقيا الدموع والدماء ؟ ولكن دموع بناتك الثاكلات ودماء ابناك الأبرياء ، لادموع النادمين ولا دماء الظالمين • الا فاشرب هنيئا ولا تأسف على

البله الخاملين ، ولاتحزن فماهم كرائما وكراما ، لسن هن كرائما باكيات محمسات ، وليسوا هم كراما أعزة شهداء ، انما هم غفر لله لهم ، من علمت ، قل فيهم الحر الغيور ، قل فيهم من يقول أنا لا أخاف الظالمين .

أيها الوطن الحنون ، كون الله عناصر أجساهنا منك ، وجعل الأمهات حواضن ، ورزقنا الغذاء منك ، وجعل المرضعات مجهزات، نعم ، خلقنا الله منك ، قحق لك أن قصب أجزاؤك وأن تحن على أفلاذك ، كما يحق لك في شرع الطبيعة أن لا تحب الأجنبي الذي يابي طبعة حبك ، الذي يؤذيك ولا يواليك ، ويزاحم بنيك عليك ويشاركهم فيك ، ويتقل الى أرضه مافي جوفك من نفيس العناصر وكنوز المعادن فيفقرك ليغنى وطنه ولا لوم عليه بل بارك الله فيه ! . .

يأقوم جعلكم الله خيرة اليوم وعدة الغد ، هذا خطابي اليكم قما هو الترقى وما هو الانحطاط فأن وعيتم ولو شذرات فيا بشرى والسيلام عليكم ٠٠٠ »

وهكذا يمضى الكواكبى وأثد الحركة العربية الحديثة يؤدى دوره في ايقاط قومه حتى شبهة البعض بجان جاك روسو ومونتسكيو وفولتير وغيرهم من كتاب الثورة الفرنسية •

ولم يسبق أحد الكواكبى فيما دعا اليه هذا الكاتب الكبير كما أنه فاق كثيرين ممن جاءوا بعده ، فاذا قارناه بنجيب عزورى وهو الذى ألف سنة ١٩٠٥ كتابا أسماه ، يقظة الأمة العربيسة فى آسيا التركية ) نجد أن أثر الكواكبى فى أمته كان أكبر ودوره كان أعظم ، ذلك ان نجيب عزورى أقام فى باريس وخاطب قومه مى عاصمة أجنبية بعيدة عنهم كما أنه وصفه باللغة الفرنسية حتى

ان البعض يؤكد ان الشباب العربي لم يهتم بدعوته • (١)

ومضت دعوة الكواكبي تفعل فعلها في نفوس أبناء الأمة العربية فكانت جهودهم في مقاومة السلطان عبد الحميد الثاني حتى سقط عن الحكم بعد ان اضطر تحت ضغط الثوار الى اعلان اعادة العمل بالدستور سنة ١٩٠٨ وفرح العرب باعلان الدستور وأقيمت الزينات والمهرجانات في بيروت حيث لحن موسيقار عربي من أهالى بيروت وهو وديع صبرا نشيدا وطنيا رائعا كما غمرت بغداد هي الأخرى وغيرها من العواصم العربية الأفراح بهذا الدستور الذي جاهد العرب كثيرا في سبيل اعادة العمل به وفلما استعدى السلطان عبد الحميد القوى الرجعية على الثورة هذا الدستور بادر العرب الى العمل مع أعضاء الاتحاد والترقى لعزله والترقى لعزله والعمل مع أعضاء الاتحاد والترقى لعزله والترقى لعزله والترقى لعزله والترقى لعزله والترقى لعزله والترقى لعزله والترقى المناهدة العمل مع أعضاء الاتحاد والترقى لعزله والترقى المناهد والترقى المؤرة والترقى المؤرة والترقى المؤرة والترقى المؤرة والترقى المؤرة والترقى المؤرة والترقى المؤرث المؤرث

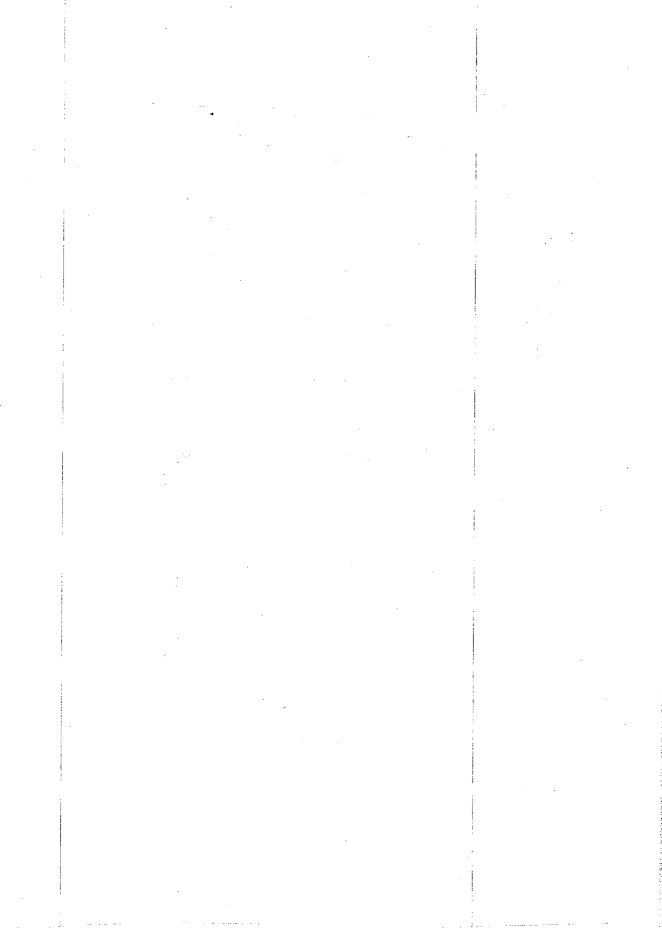
وحين تنكر الاتحاديون لكل جهود العرب فيما بعد ومضوا في اتباع السياسة الطورانية التي استهدفت تتريك الوظائف واستعلاء العنصر التركي لم يرضخ العرب لهذه السياسة الحمقاء ومضوا يقاومون ذلك فكانت مطالبهم ومؤتمراتهم التي من أهمها مؤتمر باريس الذي عقد سنة ١٩١٣ والذي اشترك فيه ممثلون عن مختلف الجمعيات العربية المختلفة في مختلف المدن العربية وعن مهاجري العرب في المكسيك والقيت فيه ابحاث ممتازة عن القومية العربية ولم ير الاتحاديون بدا من الاسراع بالاتفاق مع العرب وعلى وجه التحديد مع ممثليهم وبعض رؤسائهم في هذا المؤتمر ومن أهم ماتضمنه الاتفاق اعترافهم بأن يكون التعليم الابتدائي والثانوي باللغة العربية في جميع البيلد العربية وان يكون تعيين اثنين من العرب عن كل ولاية عربية في مجلس الأعيان والعرب عن كل ولاية عربية في مجلس الأعيان والعرب عن كل ولاية عربية في مجلس الأعيان والعرب عن كل ولاية عربية في مجلس الأعيان و

<sup>(</sup>١) الامير مصطفى الشهابي : محاضرات عن القومية العربية ص ٥٩

الا أن الحوادث التي توالت بعد ذلك ولا سيما اعلان الحرب العالمية الأولى دفعت بالأتراك الى عدم تنفيذ كثير مما اتفقوا عليه مع ممثلى العرب وجاءت الثورة العربية بقيادة الشريف حسين بعد اتصال الجمعيات العربية في سورية به وبعد اتصاله هو الآخر بها بايفاد ابنه فيصل اليها لتقطع كل تقارب وتفلياهم بين العرب والأتراك وقدم جمال باشا الى المشنقة كثيرين من الزعماء العرب مثل عبد الكريم خليل ، عبد الحميد الزهراوى وكان عبد الكريم خليل أول من وقف على كرسى المشنقة في 7 مارس ١٩١٦ قال بصوته الجهورى .

أشهدكم أيها القوم اننا لم نأت أمرا فريا يوجب وقفتنا هذه ، وانى آسف على ما أظهرته من الاخلاص للدولة منذ نشوب الحرب ، ولكن الاتحاديين أبوا الا ان يعلنوا عداءهم لهذا العنصر الكريم الذى لايملك من أمره شيئا واذا كان جمال باشا يتهمنا باضرام الثورة لاستقلال العرب ، فلابد من ضحايا لهذا الاستقلال ولنكن نحن أول هذه الضحايا ٠ »

واندلعت الثورة العربية بعد هذه المجازر التي قام بها جمال باشا في سوريا ضد الأحرار العرب ، واذا كانت هذه الشورة لم تحقق ما كان يرجى من وارئها أو أنها تنكبت الطريق حين وضعت يدها في يد الانجليز كي تتخلص من الأتراك فكانت كالمستجير من الرمضاء بالنار ، فليس هذا مما يقلل من دورها ومن دور الذين بذروا بذورها ولن ينسى التاريخ ذلك الرعيل الأول من الكتاب العرب الذين استنهضوا الهمم ودعوا الى التحرر وبثوا روح الأمل العرب الذين استنهضوا الهمم ودعوا الى التحرر وبثوا روح الأمل الكوب النفوس وعلى راس هؤلاء يقف كاتبنا الكبير السيد عبد الرحمن الكواكبي ٠



الفصرلكامس

الكواكبي مهم ال آنا والخالق ) (داسة لكتابه أم القرى)

یجمع المؤرخون أن الکواکبی خلد عملین عظیمین فاق به التعرین غیره من الکتاب وهما کتابیه ( أم القری ) و ( طباع الاستبداد ) .

ولقد جاء كتابه أم القرى صيحة مبكرة لليقظة العربية الحديثة لم يسبقه اليها أحد غيره من الكتاب العرب في ذلك الحين وليس أدل على الابتكار وأوضح في اظهار شخصيته وسعة أفقه وخياله من هذا الكتاب وقد وضع الكواكبي هذا الكتاب قبل كتابه طبائع الاستبداد ويقول صديقه كامل الغزي أنه اطلعه على الكتاب قبل رحيله الى مصر ويقول الاستاذ رشيد رضا في مجلة المنساز مينة ١٩٠٢ العدد الخامس ولما هاجر الى مصر كان أول أثر له فيها طبع سجل جمعية أم القرى ، وكان يقول ان لهذه الجمعية أصلا وأنه توسع في السنجل ونقحه ست مرات آخرها عند طبعه منذ سنتن ونيف أي عقب قدومه الى مصر وقد قال لنا مرة ان الانسان يتجرأ أن يقول ويكتب في بلاد الحرية ما لا يتجرأ عليه في بلاد الاستبداد ، بل ان بلاد الحرية تولد في الذهن من الأفكار بلاد الاستبداد ، بل ان بلاد الحرية تولد في الذهن من الأفكار ملا يتولد في غيرها » .

ومعنى هذا ان الكواكبى ألف كتابه أم القرى قبل أن يغادرها ومعنى هذا ان الكواكبى ألف كتابه أم القرى قبل أن يغادرها الى مصر الكنه أدخل عليه كثيرا من التعديلات بعد قدومه الى مصر ونشره سنة ١٩٠٠ ثم نشره الاستاذ رشيد رضا في مجلة المناد سنة ١٩٠٠ اتفق رشيد رضا مع الكواكبي حين بدأ نشر كتابه سنة ١٩٠٢ اتفق رشيد رضا مع الكواكبي حين بدأ نشر

أن يحذف منه ما يراه ماسا بالدولة العثمانية · ووافق الكواكبى لكن رشيد رضا عاد فعدل عن ذلك ونشر كتاب أم القرى كاملا · فقال فى العدد الخامس من مجلة المنار سنة ١٩٠٢ « انتهى كتاب سجل جمعية أم القرى وما ألحق به · وقد كنا اتفقنا مع جامعة السيد الفراتى ( تغمده الله برحمته ) على نشره فى المنار بتصرف يختص بتصحيح عبارته وحذف مساوى الدولة العلية أيدها الله تعالى منه ، ثم استحسن فضلاء القراء عدم حذف شىء منه فللمطلعين على ما نشرناه من أول سنة المنار الى الآن أن ينقوا أنهم أطلعوا على هذا السجل كله بعبارة أصح الا جملة واحدة ذكر فيها خديو مصر بأنه يرجو مساعدة الجمعية · (١)

ما هي هذه العبارة التي لم يوافق رشيد رضا على نشرها في كتاب أم القرى ؟ عبارة وردت على لسان رئيس جمعية أم القرى بعد انتهاء جلسات الجمعية ، ان جمعيتنا هذه اختارت أن تجعل مركزها المؤقت في مصر دار العلم والحرية ، فلها أمل قوى في أن حضرة العزيز ( عباس الثاني ) يكون عضوا للقائمين باعزاز الدين وحاميا فخريا للجمعية • ولا بدع فانه خير أمين شاب نشأ على الغيرة الدينية والحمية العربية » (٢) •

كذلك ذكر السيد رشيد رضا أنه لم تنشر جدول المخاطبة الرمزية أى الرموز التي اتفق الأعضاء أن تكون رموزا لهم يتخاطبون مها (٣) ٠

<sup>(</sup>۱) يقول الاستاذ سامى الدهان فى كتابه عبد الرحمن الكواكبى ان رشيد رضا حذف من جمعية ام القرى ما هو ماس بالدولة العلية (ص٥٥ من كتاب الدهان ) وهذا غير صحيح باعتراف رشيد رضا نفسه •

<sup>(</sup>٢) ص ١٨٨ من نسخة الكتاب الذي نشرته المكتبة التجارية الكبرى سنة

<sup>. 1981</sup> 

<sup>(</sup>٣) ص ١٦٥ من نفس النسخة ٠

لعل السبب في احجام رشيد رضا عن نشر العبارة التي تتضمن أمل جمعية أم القرى في تأييد الخديو لها هو أن العلاقة بين رشيد رضا والخديو عباس الثاني فترت بعد أن توثقت مثلما فترت علاقة الخديو مع الامام محمد عبده • كان رشيد رضا من أصفى أصفياء الخديو يقابله دون موعد كما سبق لنا أن أشرنا من قبل بل رابما جاء تعرف الكواكبي للخديو عباس عن طريق راشيد دضا ٠ هاجم رشيد تخلي عباس عن سياسة الحزم مع الانجليز وخاصة حادثة استعراض الخديو للجيش المحتل في ساحة قصره والوقوف تحت العلم البريطاني في يوم الاحتفال بعيد ملك الانجليز تزلفاً منه وتقرباً للعميد البريطاني • وكانت مجلة المنار قد وقفت باخلاص إلى جانب الشيخ محمد عبده المفتى تنشر فتاويه وتدافع عنه ضد أكاذيب الخديو والمحيطين به وخاصة تلك الصورة التي نشرها بعض المغرضين وزعموا انها لمحمد عبده في حلبة رقص يخاصر فتهاة أجنبية وكلبها يعبث بأطراف جبته • ولما كان من الواضح ان الصورة مزيفة حيث لفق المصور صورة واحدة جمعفيها صورا متفرقة لمحمد عبده وصورة أخرى لفتاة فجمعهما في صورة واحدة ٠

انبرى رشيد رضا يدافع عن الامام محمد عبده وانبرت بعض الصحف الأخرى المؤيدة للخديو ومنها صحيفة المؤيد تدافع عن الخديو ضد تهجم رشيد رضا عليه لاستعراضه الجيش الانجليزى (١) .

وقبل أن تصل العلاقات بين رشيد رضا والحديو عباس الى حد القطيعة سبقته فترة أخرى كانت العلاقات فيها فاترة تماما فآثر رشيد رضا أن يحذف من جمعية أم القرى ما قد يفسر

<sup>(</sup>١) عباس العقاد : محمد عبده ص ١٧٦٠

أنه يسىء للعلاقة بين الخديو والسلطان العثماني بنشره ما يفيد تأييد الخديو لهذه الجمعية .

كذلك نجد أن النسخة التي نشرتها المكتبة التجارية بالقاهرة سنة ١٩٣١ جاءت ناقصة في نهايتها عما أورده السيد رشيد رضا في مجلته المنار العدد الخامس سنة ١٩٠٢ فقد جاء في نهاية مانشره رشيد رضا عن هذه الجمعية ما يلي :

تذكرة: من السيد الفراتي (كاتب الجمعية) بأنه ربما يتأخر تشكيل جمعية تعليم الموحدين ( وهي الجمعية التي انتهى الى ضرورة تشكيلها المؤتمر الاسلامي الذي تخيل الكواكبي عقده في مكة أم القرى على نحو ما سنتناوله فيما بعد ) ، فالمأمول \_ الجمعيات الاسلامية الموجودة في الهند وفازان والقرم ومصر وغيرها ألا تأنف من تنوير أفكارها بمباحث هذا السجل فتقتبس منه ما يناسبها وتتخذ القانون والوظائف مثالا وذكرى • ثم رجاء من الكواكبي يقول فيه من كان يؤمن بالله واليوم الآخر وعنده شهم حمية ومروءة فلا يتجسس عن جمعيته أم القرى وأعضائها بقصد ايصال سوء اليها ، وليعلم أن يده وأن طالت الأفلاك أكثر من الاضرار بها لأن الجمعية في أمان الاخلاص ولا يحيق المكر السييء الا بأهله ثم تذييل آخر بعنوان تهوين : ليعلم اسراء التقليد وورثة الأوهام ومعظمو العظام ومؤلهو الطغام ان تألمهم من صدقة بعض هذه المباحث لما ألفوه عمرهم هو تألم مباغث لا يلبث أن يزول متى خلوا بعقولهم وحكموا الحكمة والانصاف وتأملوا حق الايمان وناطق. القرآن وحينئذ ينجلي لهم الحق ويندمون كما ندم مثلهم الأولون فيتوبون ويتوب الله عليهم والله يهدى من يشاء . ثم يتبع الكواكبي ذلك باعلان من أحب أن ينجد مقاصد جمعية أم القرى برأى فائق أو عمل مهم أو رغب في تعضيدها بجاه أو مال أو أراد مراسلة الجمعية أن يراسل وكالة الجمعية بدون اسم بل بارسال كتاب بعنوان. الى مدينة \_ الى صندوق البوستة عدد \_ واذا أراد التخفى يمكنه أن يكاتبها أولا باسم له مختلق ثم يستعمل الكتابة الحبرية الموضحة فى الجدول المذيل به هذا السجل · والذين يرجى منهم تعضيد مهم كحضرات الأمراء العظام والأغنياء الكرام فلهم أن يطلبوا رسولا منقبل الجمعية ليوضح لهم ما يستوضحون · (انتهى) ·

وبعد أن عرضنا لأوجه الاختلاف بين بعض الطبقات في كتاب أم القرى نعود لنلقى عليه دراسة تبين قيمة مؤلفه وجهده وما تركه من أثر خالد لا ينكر على مر الأيام والأزمان •

وضع الكواكبي لكتابه عنوان (أم القرى) وهي مكة المكرمة التي تخيل فيها عقد جمعية من فضلاء المسلمين لبحث أسباب تدهور أحوالهم وتقرير الدواء بعد تشخيص الداء وذكر أن مؤلف الكتاب هو السيد الفراتي وهو ماتكني به الكواكبي وناشد قراء كتابه الصبر حتى ينتهوا من قراءته حتى نهايته والا يتعجلوا نقده قبل أن يسنوفوا مطالعته فقال أيها الواقف على هذه المذكرات .

اعلم انها سلسلة قياس لا يغنى أولها عن آخرها شيئا وأنها حلقات معان مرتبطة مترقية لا يغنى تصفحها عن تتبعها • فأن كنت من أمة الهداية وفيك نشأة حياة ودين وشمة ومروءة فلا تعجل بالنقد حتى تستوفى مطالعتها وتعى الفواتح والخواتم ثم شأنك ورأيك أما اذا كنت من أمة التقليد واسراء الأوهام بعيدا عن التبصر لا تحب أن تدرى من أنت وفي أي طريق تسير وما حق دينك ونفسك عليك والى ماذا تصير فتأثرت من كشف الحقائق ودبيب النصائح وشعرت بعار الانحطاط وثقل الواجبات فلم تطق تتبع المطالعة وتحكيم العقل والنقل في المقدمات والنتائج فأناشدك الاهمال الذي الفته أن تطرح هذه المذكرات الى غيرك ليرى فيها رأيه \_ السيد الفراتي .

ثم يقدم الكواكبى لكتابه بوصفه للعهد الذى كتب فيه كتابه (القرن الرابع عشر الهجرى – أواخر القرن التاسع عشر) عهدا عم فيه الخلل والضعف كافة المسلمين «وكان من سنة الله فى خلقه أن جعل لكل شىء سببا ، فلابد لهذا الخلل الطارىء والضعف النازل من أسباب ٠٠٠ دعت الجمعية بعض أفاضل العلماء والسراه والكتاب السياسيين لبحث وسائل النهضة الاسلامية فأخذوا ينشرون آراءهم فى ذلك فى بعض الجرائد الاسلمية الهندية والمصرية والسورية والتتارية ٠ وقد اطلعت على كثير من مقالاتهم الغراء فى هذا الموضوع الجليل واتبعت أثرهم بنشر ما لاح فى حل هذا المشكل العظيم » ٠

ثم يذكر ما أتيح له من سياحة زار فيها البلاد العربية الاستطلاع الأفكار وتهيئة الاجتماع في موسم أداء فريضة الحج ومن الواضح أن الكواكبي كان يعلق أهمية كبيرة على موسم الحج كموسم التقاء المسلمين من كافة بقاع الأرض لأداء هذه الفريضة الغراء والتي كان أحد أسباب فرض الله سبحانه وتعالى لها لعباده المسلمين أن يشهدوا منافع لهم ومن ثم فان أول هذه المنافع هو بحث المعلة وتشخيص المرض النازل بالمسلمين والعمل على علاجه وتخيل الكواكبي انه في زيارته للبلاد الاسلامية المختلفة دعا من يلتمس فيه الاخلاص لدينه وأمته ورجاحة العقل وأنه عاد بعد دعوته لهؤلاء الى مكة فوجد ان بعض من دعاهم قد سبقه الى مكان الاجتماع واختار لمكان الاجتماع حيا متطرفا من أحياء مكة لاترقبه العيون واستأجر هذه الدار باسم غير اسمه لتكون مضمونة من الرقابة والتجسس .

وبدا انعقاد المؤتمر الذي ضم ممثلين للبلاد الاسلامية بما فيها بعض البلاد التي لم يزرها الكواكبي مثل مراكش وتونس وانعقد المؤتمر من منتصف شهر ذي القعدة سنة ١٣١٦ هجرية

حتى نهايته في اثنى عشر اجتماعا غير اجتماع الوداع حيث جرت في هذه الجلسات « مذكرات مهمة صار ضبطها وتسجيلها بكمال الدقة كما سيعلم من مطالعة هذا السجل المتضمن كيفية الاجتماعات مع جميع المفاوضات والمقررات غير ما آثرت الجمعية كتمه كما سيشار اليه » •

بلغ عدد المجتمعين كما تخيلهم الكواكبى ثلاثة وعشرون عضوا بما فيهم السيد الفراتي الذي عهد اليه كتابة محاضر الجلسات وتولى رياسة الاجتماعات العضو المكي على أساس أن المؤتمر منعقد في بلده واتخذ المجتمعون شعارهم ( لا نعبد الا الله ) ، وتعاهدوا على الجهاد والأمانة ، ووضع الرئيس منهج البحث وهو الكتمان فهو أدعى الى افاضة كل بما في نفسه صراحة ، ودعاهم أن يتركوا اندماجهم جانبا ويعتمدون على صريح الكتاب وصحيح السنة حتى الا تتفرق بهم الآراء ،

وحين وضع الكواكبى كتابه حث المسلمين على عدم اليأس «فهو يورد على لسان رئيس الجمعية أنه لا داعى لليأس «لأن محض انعقاد جمعيتنا هذه لمن أعظم تلك المبشرات خصوصا اذا وفقها الله تعالى بعنايته لتأسيس جمعية قانونية منتظمة ٠٠٠ (١) » •

ونلاحظ أن الكواكبي يهتم بنظام الجمعيات فهي عنده تقوم بالعظائم وتأتي بالعجائب وهذا هو سر نشآة الأمم الغربية وهو بهذا مثلا يشير الى الجمعيات الثورية الإيطالية التي لعبت دورا في الوحدة والاستقلال الإيطاليين ، ومنها جمعية الكاربوناري الإيطالية التي كان هدفها مقاومة الاستبداد في كل أشكاله (٢) .

<sup>(</sup>١) الكواكبي \_ أم القرى ص ١٥ ط سنة ١٩٣١ المكتبة التجارية

<sup>(</sup>٢) التاريخ الاوربي الحديث لهربرت فيشر ترجمة نجيب هاشم ووديع الضبع ص ١٣٨

والمعروف ان الكواكبي كان من المعجبين بزعماء الحركة الايطالية فهو يقول ومن أين لنا زعيم (ملزم) كغاريبا لدى يوفق بين أمرائنا أو يلزمهم بجمع كلمتنا •

يرى الكواكبى ان الغلبة للجماعة « وأن مبدأ أعظم الأعداد اثنان فذلك مبدأ الجمعيات شخصان ثم تتزايد » • وهو يأمل لهذا الشرق بجمعية تكون وظيفتها الاساسية أن تنهض بالأمة من وهدة الجهالة وترقى بها في معارج المعارف متباعدة عن كل صبغة سياسية •

ثم يحدد الرئيس المسائل التي ستبحثها الجمعية في عشر مسائل رئيسية: موضع الداء – أعراضه – جراثيمه ثم وصفه ويتبع ذلك وسائل استعمال الدواء ثم ما هو الاسلام الصحيح أو ما هي الاسلامية ، ثم كيف يكون التدين بالاسلامية ، أخيرا وما هو الشرك الخفي وكيف تقاوم البدع وسن قانون لتأسيس جمعية تعلمية تسمى بجمعية تعليم الموحدين وسن تعلمية تسمى بجمعية تعليم الموحدين وسن قانون لتأسيس

واستمرت اجتماعات الجمعية يومية فيما عدا يومى الثلاثاء والجمعة وكانت جلساتها تدوم من الصباح حتى قرب موعد صلاة الظهر حيث ينصرف الأعضاء لتأدية فريضة الصلاة ثم يواصلون الجتماعهم في اليوم الذي يليه •

وحين ينتهى الكواكبى من اجتماعات جمعيته الى اقرار ضرورة وجود جمعية تعليم الموحدين كان أسبه ما يكون بالامام محمد عبده حين اختلف مع الأفغانى فى نظرته للاصلاح ورأى محمد عبده بعد أن عمل والأفغانى معافى اصدار جريدة العروة الوثقى أن التربية والتعليم والعمل فيها أجدى من العمل فى السياسة « عرضت عليه ( على الأفغانى ) حين كنا فى باريس أن نترك السياسة ونذهب الى مكان بعيد عن

مراقبة الحكومات نعلم ونربى من نختار من التلاميذ على مشربنا فلا تمضى عشر سنين الا ويكون عندنا من التلاميذ الذين يتبعوننا في ترك أوطانهم والسير في الأرض لنشر الاصلاح المطلوب فينتشر أحسن الانتشار فقال انما أنت مثبط (١) .

وواضح أن الكواكبى كان يعلق على التعليم والارشاد والتثقيف ما كان يعلقه الأستاذ الامام محمد عبده وكان الكواكبى على اتفاق فى ذلك مع محمد عبده وكان (الكواكبى يثنى على الامام الثناء كله ، فقد كان يعتقد أن الامام محمد عبده أعلم من أستاذه الأفغانى وقد خالفه رشيد رضا فى ذلك فقال وهذا غلط منه (٢) .

كان الكواكبي يعلق أهمية كبيرة على تشخيص الداء الذي ابتلى به المسلمون في أيامه ، وأن ذلك كفيل بتقرير الدواء ، فأن الطبيب الناجح هو الذي يتوصل الى معرفة الداء وانه حين يعقل ذلك لا يستعصي عليه علاج مريضه ، من أجل هذا استغرق تحديد موضع الداء وأعراضه ثلاثة اجتماعات متصلة من اجتماعات الجمعية ،

#### تشتخيص اللاء

بدأ الأعضاء في اجتماعهم الثاني في تشخيص الداء أو الفتور العام الذي نزل بالمسلمين كما وصفه رئيس الجمعية وقبل أن يدلى كل بدلوه ذكرهم الرئيس بعسدم التعقب لرأى ذاتي أو الاصرار عليه أو الانتصار له على أساس أنهم باحثون لا متناظرون ثم اتفقوا على أنه اذا أعجبهم رأى المتكلم أثناء خطابه فلا بأس من التعليق عليه بلفظ مرحى وهو لفظ الاستحسان •

<sup>(</sup>١) عباس العقاد : محمد عبده ص ١١٦

<sup>(</sup>۲) رشید رضا: تاریخ محمد عبده ج ۱ ص ۱۰۵ میری بیری در تا در در

ثم أخذوا بعد التسليم بوجود المرض يبحثون في أسبابه ودهبوا في ذلك مذاهب شتى فالكواكبي يرى أن أول الأسباب هو ما أصاب المسلمين من عقيدة جبرية ويورد ذلك على لسان العضو الشامل و فهذه العقيدة في القضاء والقدر آلت الى الزهد في الدنيا والقناعة باليسير والكفاف من الرزق واماتة المطالب النفسية كحب المجد والرياسة والاقدام على عظائم الأمور والترغيب في أن يعيش المسلم كميت قبل أن يموت والعقيدة بهذا الشكل مثبطة معطلة لا يرضاها عقل ولم يأت بها شرع ويخشى الكواكبي أن يفسر كلامه هذا على أنه ضد الزهد الذي جاء به الاسلام فيورد على لسان كلامه هذا على أنه ضد الزهد الذي جاء به الاسلام فيورد على لسان العضو القدسي ترغيب للناس في الأثرة العامة أي تحويل المسلم العضو القدسي (ممثل مدينة بيت المقدس) ان سبب الفتور هو تحول نوع السياسة الاسلامية من ديموقراطية الى استبدادية تحول نوع السياسة الاسلامية من ديموقراطية الى استبدادية فأفسدت العقول وأماتت الاخلاق و

وبعد أن يبدى الأعضاء اعجابهم بما ذكره القدسى بذكرهم كلمة مرحى كما اتفق على ذلك فيما بينهم ، يبادر العضو التونسى يقول ان بعض الأمم الأوربية محكومة بحكومة استبدادية ولم يمنع ذلك من تقدمها ، وانما السبب في نظره الأمراء المترفون الأخسرون اعمالا الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعا • فمنهم ( الأمراء) من بلغ جهله درجة أحط من درجة الكائنات الحية الأدنى درجة من الانسان • فهذه الكائنات الحية لها نواميس وطبائع تحمى زمارها وتمنع عن حدودها وبينما هؤلاء الأمراء ليس لهم طبائع ولا نواميس يخربون بيوتهم بأيديهم وهم لا يشعرون • وهناك بعض الأمراء من هو ضال على علم فنجدهم يشكون ويبكون مع أنهم يقولون بأفواههم ما ليس في قلوبلهم يظهرون الرغبة في

الاصلاح ويبطنون الاصرار والعناد على ما هم عليه من فساد دينهم ودنياهم .

أما العضو الرومى فيرى ان السبب الحقيقى لما فيه المسلمون اليوم هو فقدهم الحرية بجميع أنواعها • ويضع الكواكبى ملاحظة تفيد بأن العضو الرومى هذا هو من أهل القسطنطينة الذين حرم عليهم مجرد التلفظ بكلمة حرية وجمعية ووطن • وهو بهذا يشير الى ما فرضه السلطان عبد الحميد الثانى من استبداد فاق فى قوته أى نوع من الاستبداد الآخر حتى أصبح الانسان يحاسب على الكلمة ولو لم يقصد بها شيئا فبمجرد ذكر كلمة حرية أصبحت من الكلمات المنوع الستخدامها وكذلك فاكر قتل اواغتيال هلك أو أمر (١) •

ويمضى الكواكبى في القول على لسان العضو الرومى ان المسلمين حرموا من الحرية بكافة أنواعها حرية التعليم والخطابة والبحث العلمى • ومما لا شك فيه ان الحرية أعز شيء على الإنسان بعد حياته وأنه بفقدانها تفقد الآمال وتبطل الأعمال وتموت النفوس وتتعطل الشرائع وتختل القوانين بينما كان هناك المسلمون الأوائل لا يخافون من الخليفة فيخاطبون أمير المؤمنين بقولهم يا عمرو ويا عثمان • « فصرنا ربما نقتل الطفل في حجر أمه ونلزمها السكوت فتسكت ولا تجسر أن تزعج سمعنا ببكائها عليه » •

<sup>(</sup>۱) يورد الاستاذ ساطع الحصرى في كتابه البلاد العربية والدولة العثمانية ص ١٠٠ حادثة طريفة تفيد انه حين قتل ملك الصرب في بلغياد منع السلطان عبد الحميد ذكر الخبر ونشرت الصحف الحادث على أنه موت طبيعي كما أرسلت وزارة الداخلية الى جميع الولايات برقيات مستعجلة لمنع دخول جميع الجرائد الأجنبية التي نشرت خبر الاغتيال وذلك حتى لا يخطر على بال أحد من رعية الدولة المكان اغتيال ملك من الملوك وعلى هذا النحو كان عبد الحميد يذهب الى التفكير في أبعد الاحتمالات .

وبينما يرى العضو الرومى أن فقدان الحرية سبب الفتور والتقاعس عن كل صعب وميسود ، يرى العضو التبريزى أن السبب ترك المسلمين الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر « مع أن ازالة المنكر في شرعنا تكون بالفعل فان لم يكن فبالقول فان لم يكن فبالقلب » ٠٠

ثم يتناول الكلمة العضو الفاسى أن شريعة السلف الصالح كانت شريعة سمحاء واضحة المسالك فكان الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وظيفة لكل مسلم ومسلمة .

كان الكواكبي يريد أن يعود الدين الى بساطته الأولى الغابرة والتي أوحى بها النبي صلى الله عليه وسلم على اعتبار أنه الأصلح للمجتمع الاسلامي • وكان العرب آنذاك يجاهرون بعدائهم لحكم الفرد وكرههم له ويرثون لحال الأمم التي وضعت نفسها تحت رحمة رجل واحد وكمانوا يمقتون الاستبداد الذي هو أصل كل بلاء ٠ كان الخليفة في صدر الاسلام ينتخب ولكل مسلم حسن الخلق سديد الرأى حق الانتخاب وكان حفل تنصيب الخليفة يعرف بالبيعة وهو عمل طوعي مؤداه الاعتراف بالخليفة والولاء له • وكان الخليفة يعتبر الأول بين أنداده • فالناس يخاطبونه باسمه دون أي لقِب وتفخيم • وفي كتب الأخبار العينية سنية ٧١٦ م حدثت زيارة وفد عربي من اثني عشر شخصا إلى البلاط الامبراطوري فأحدثت تصرفاتهم دهشة لدى الامبراطور وحاشيته عندما مثل أعضاء الوفد بين يدى الامبراطور ورفضوا السيجود له (١) ٠ ذلك أن الشعور بكرامة الانسان كانت متأصلة في نفوس العرب الى درجة أنهم لم يكونوا يتصورون إنسانا يذل نفسه أمام أحد غير الله سيهيجانه عز وچل ٠

<sup>(</sup>۱) د. تجلاء عن الدين العالم العربي ص ٤٦ ترجمة د. محمد عوض محمد وآخرين

ثم تناول الكلمة العضو الفاسى فذكر أن سبب فتور المسلمين هو اهمالهم الاهتمام بالدين ويمجد الاسلام فى أيامه الأولى على عهد السلف الصالح حين كانت الشريعة سمحاء واضحة المسالك معروفة الواجبات والمناهى فكان الأمر بالمعروف والنهى عن المنكر وظيفة لكل مسلم ومسلمة ؛ « ثم دخل فى ديننا أقوام ذوو بأس ونفاق أقاموا الاكتساب مكان الاحتساب ، وحصروا اهتمامهم فى الجباية واستخدموا لذلك جندهم ، وادى انحصار الأمراء الدخلاء فى الجباية والجندية لاهمال الدين كلية ، ولم يبق للدين عندهم من أثر الا على رءوس الألسن » ، ولم يعد يتمسك الأمراء بالدين الا بقصد تفسير الآيات تفسيرا يمكنهم من بسط المطانهم على الضعفاء مثل قوله تعالى :

(أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم) وقوله تعالى:

( وجاهدوا في سبيل الله ) ، مع اغفالهم ان الجهاد المأمور به ما يستحصل اعزاز كلمة الله ٠

وقد كان المسلمون أعناء يوم توثقت الرابطة الدينية بينهم فلما انحلت ضاعت الأخلاق ففتروا وخمدوا ٠

ويتمنى الكواكبى أن تقوى الرابطة الدينية بين المسلمين كسبيل الى تقوية الرابطة بينهم ثم هو يرى ان فقد الرابطة الدينية ليست سببا للفتور العام وحدها بل يؤكد على لسان العضو المدنى ( الممثل للمدينة المنورة ) ان الطاقة الكبرى جاءت من العلماء المدلسن .

وللكواكبي موقف معروف مشهور بين العلماء الدينيين الذين نسوا وظيفتهم الهامة وهي انهم بحكم كونهم ورثة الأنبياء عليهم واجب الهداية الحقة الحالصة من كل الشوائب الباطلة ٠

يرى الكواكبي انه نظرا لما للعلماء من مكانة اجتماعية مرموقة

فقد ظهر من ينافس هؤلاء العلماء · لكنه يرى أن هؤلاء المنافسين للعلماء هم قوم مدعين العلم مدلسين على المسلمين بتأويل القرآن مالا يحتمله فادخلوا من البدع في الدين ما ليس فيه كالعلم اللدني وترتيب المقامات وورائة السر والرهبنة وأصبحوا كرجال الكهنوت في مراتبهم وتميزهم في ألسنهم ·

ومن المعروف أن الكواكبي حمل حملة شمعواء على أولئك المتصوفين الذين جاءوا الى الدين بما ليس فيه •

يقول الأستاذ رشيد رضا وهو يؤرخ الأستاذ الامام محمد عبده وطالما فكر محبو الاصلاح من عقلاء المسلمين في اصلاح شأن المنتمين الى طرق الصوفية وانقاذهم من خيالاتهم الفاسدة ، وبدعهم الفاضحة ، بل اخراجهم من جحر الضب الذي دخلوه وهم لا يشعرون فلم يهتد أحد إلى ذلك سبيلا ، ولما هاجرت الى مصر سنة ١٣١٥ هي كان أول اصلاح سعيت اليه أن حاولت اقناع شيخ مشايخ الطرق الصوفية الشيخ محمد توفيق البكرى بالقيام بهذا الاصلاح ١٠٠٠ وقلت له مرارا ان الاصلاح لا يقوم الا برجال من أهل العلم الصحيح والأخلاق والغيرة والاستقامة يناط بهم أمر هذه الطرق ، ثم علمت بعد طول السعى أن ما حاولت الاستعانة بهذه السلطة الرسمية على هذا الاصلاح الروحي يكاد يكون محالا ١٠٠٠

ويمضى السيد رشيد رضا يقول: وقد جرت المذاكرة فى ذلك بينى وبين صديقى السيد عبد الرحمن الكواكبى ، وكان يرى ان اصلاح هذه الطرق أو الاصلاح من بابها محال · فقلت أرأيت اذا اقنعنا بعض اخواننا الصادقين فى حب الاصلاح العالمين بطرق الارشاد بأن يكونوا شيوخا لهذه الطرق المشهورة – ألا يستطيعوا أن يقفوا بعادة أهل طريقتهم عند حدود السنة ويربوا طائفة من المريدين تربية جديدة ؟ فقال ( الكواكبى اننا جربنا ذلك فى حلب

فأقنعنا رجلا من أمثال هؤلاء الذين تعنيهم. بنحو ما ذكرت فكان عاقبة أمره معهم أن أفسدوه ولم يصلحوه وأنس بهذه الرياسة وآثرها فخسرناه بها » (١) ٠

ومضى الكواكبى يحمل على أولئك الذين ادعوا التصوف فقال « ومن العادة أن يلجأ ضعيف العلم الى التصوف كما يلجأ فاقد المجد الى الكبر وكما يلجأ قليل المال الى زينة اللباس والأثاث (٢) •

ونمضى مع الكواكبى فى كتابه أم القرى وهو يحمل حملة عنيفة على هؤلاء الذين سماهم بالمدلسين الذين سيحروا عقول الجهلاء فجعلوا التعبد لهوا ولعبا وذلك أهون على النفس والطبع من القيام بتكليفات الشرع كما وصف الله تعالى عبادة المشركين فقال (وما كان صلاتهم عند البيت الامكاء وتصدية) أى صفيرا وتصفيقا وهيؤلاء (المتصوفون) جعلوا عبادة الله تصفيقا وشهيقا وخلاعة ونعيقا .

ويذكر الكواكبى ان هذا الرأى الذى أبداه ممثل المدينة المنورة فى الاجتماع قد أيده الأعضاء بذكرهم كلمة ( مرحى ) كما اتفق على ذلك فى بدء اجتماعاتهم .

ثم يضيف العصو الرومي الى ذلك ان الداء الدفين هو دخول الدين تحت ولاية العلماء الرسميين وبعبارة أخرى ثحت ولاية الجهال المتعممين ٠

ويمضى الكواكبى على لسان العضو الرومى في الاجتماع الثالث لجمعيته يقول ان هؤلاء المتعممين في البلاد العثمانية اتخذوا لأنفسهم قانونا سموه (طريق العلماء) وجعلوا فية من الاصول

<sup>(</sup>۱) رضيد رضاً بـ تأريخ محمد عبدة الجزء الأول ط ٠ ص ١٣٩٠ . (۲) الكواكبي ـ ام القرى ط المكتبة التجارية سنة ١٩٣١ ص ٣٥٠

ما أنتج منذ قرنين الى الآن ان يصير العلم منحة رسمية تعطى للجهال حتى للأمين بل للأطفال!

ويحمل الكواكبي على السلطان عبد الحميد اغداقه الألقاب على أناس لا يمتون للعلم بشيء فيصدر المنشور الرسمي من قبله ليصفهم بل ليصف بعضهم وهم ما زالوا أطفالا بأنهم أعلم العلماء المحققين ثم اذا شب بعضهم عن الطوق يخاطب بأنه (أفضل الفضلاء المدققين أ) ( وأقضى قضاة المسلمين معدن الفضل واليقين رافع أعلام الشريعة والدين وارث علوم الأنبياء والمرسلين ) ويظل السلطان يغدق عليه من الألقاب حتى يوصف (أعلم العلماء المتبحرين وأفضل الفضلاء المتورعين ينبوع الفضل واليقين ) الى آخر ما في تلك التآشير من الكذب المشين! •

ويرى الكواكبى أن هؤلاء المتعممين قابلوا انعام السلطان عليهم بهذه الالقاب بوصفهم اياه ومخاطبتهم له ( بالمولى المقدس ذى القدرة صاحب العظمة والجلال المنزه عن النظير والمثال واهب الحياة ظل الله خليفة رسول الله مهبط الهامات مصدر الكرامات سلطان السلاطبن مالك رقاب العالمين ولى نعمة الثقلين وملجأ أهل الخافقين) وكلها ألقاب شرك بالله وتؤدى الى غضبه وتدفع بقائلها الى التهلكة،

ويحمل الكواكبي على هؤلاء المدعين للعلم والعلم منهم براء فبعضهم لا يحسنون قراءة نعوتهم المزورة! وبعضهم يشرك بالله يلبسون كما كان يلبس كهنة الروم .

ويحمل على قضاة القسطنطينة أنهم أهملوا حكام اشرع وجعلوا المناصب تباع وتشترى وقصروها على المتملقين المنافقين وبهذا انحصرت الوظائف الدينية في الجهلاء والمنافقين ولم يقتصر الأمر على القسطنطينة وقضاتها من وجهة نظر الكواكبي بل ان كل ولاية من ولايات الدولة العثمانية ( بعد صدورقانون الولايات ) أصبح

يشترك في مجلس ادارتها عام أو أكثر يحكم مع واليها فيما لم ينزل به الله كالربا وكثير من المسائل التي لا تتمشى مع تعاليم الشرع ثم يقول ، وكان الأليق والأنسب بالاسلامية أن يبقى العلماء بعيدين عن ذلك » •

كان الكواكبى يريد ان يكون عالم الدين حيث كان سلف الصالح يتقرب له الحاكم ويهابه لا يتقرب هو للحاكم ويتملقه ، فاذا ما استبد الحاكم كان أول من يتصدى له العلماء يقفون فى وجهه لأنهم حماة الدين وورثة الانبياء • ومن أجل هذا فالكواكبى لايسمى هؤلاء الذين يعينون الامير أو الحاكم على ظلمه ويجعلونه يعادى الشورى \_ بالعلماء وانما يسميهم المتعممين أى الذين ادعوا أنهم علماء وما هم من العلم فى شىء •

يقول الكواكبي « ومن أهم دسائس هوولاء المتعممين أنهم ينفثون في صدور الأمراء لزوم الاستمرار على الاستقلال في الرأى وان كان مضرا ومعاداة الشوري وان كانت سنة ، المحافظة على الحالة الجارية وان كانت سيئة ، ويلقون عليهم بأن مشاركة الامة في تبرير شئونها واطلاق حرية الانتقاد لها يخل بنفوذ الأمراء ويخالف السياسة الشرعية المنه ، ١٠٠ » (١)

ويخلص الكو كبى من ذلك الى القول ان هؤلاء الجهلاء الذين تمتعوا بمزايا العلماء العاملين واغتصبوا أرزاقهم \_ قد ثبطوا الهمم وقلت الرغبة لديهم فى تحصيل العلم فجعلوا تحصيله وسليلة للارتزاق وهكذا فسد العلم وقل أهله •

والكواكبى حريص على العناية بدراسة العلوم العقلية وخاصة العلوم الرياضية والطبيعية ويورد ذكر اهمال المسلمين لهذه العلوم على أنه السبب فيما عمهم من فتور وتخاذل ويود لو عنى المسلمون

<sup>(</sup>١) الكواكبي في أم القري ص ٥٤٠ / ميز من من المعالم الم

يدراسة العلوم الطبيعية والحكمية لأصبحوا بعد الاكتشافات الجديدة يؤمنون بالله عن يقين بعد أن تكشف لهم بفضل هذه العلوم كثيرا من قدرته وعظمته ولاتضح لهم ان العلماء الأوربيين لم يأتوا بجديد في مكتشفاتهم فكل ما ذكروه قد أشار اليه القرآن الكريم ويذكر الكواكبي كثيرا من الامثلة على صدق هذا القول على لسان العضو الكردي : « أضحى المسلمون محتاجين للحكمة العقلية التي كادت تجعل الغربيين أدري منا حتى في مباني ديننا كاستدلالهم بالمقايسة على أن نبينا عليه أفضل الصلاة والسلام أفضل العالمين عقلا وأخلاقا وكاثبائهم بالمقابلة أن ديننا أسمى الديانات حكمة ومزية وعندي أنه لولا هذا القصور ما وقع المسلمون في هذآ الفتور و

ثم يطالب الكواكبى بعدم اليأس فهو يرى ان يأس المسلمين من منافسة الامم الاخرى هو أحد أسباب التخلف فهو يطالب بالحث والسعى وعدم الاستسلام لدعاة الجزع وأنصار التخاذل وأهمية دعوة الكواكبى أنها جاءت فى وقت ران اليأس فيه على النفوس واستسلم الجزع فيه على القلوب فالبلاد العربية تقع تحت براثن الاحتلال الاجنبى ، فالجزائر تحت الاحتلال الفرنسى ومعها تونس ومصر والسودان تحت الاحتلال الانجليزى والبلاد العربية الاخرى الواقعة تحت حكم السلطان عبد الحميد فى تخلف واستبداد لم تشهد له مثيلا من قبل ومن هنا تبدو أهمية دعوة الكواكبى التى جاءت تبدد دياجير الظلام وتبشر بفجر من الأمل الكبير و

وتلمس الحماس وراء كل كلمة يكتبها الكواكبى فى هـذا المجال وتحس بالقوة وتشعر بالعظمة التى ملأت جوانب هذا الرائد الكبير، كنا علماء راشدين وكان جيراننا متأخرين عنا فعرفنا البقاء فتمادوا واجتهدوا فلحقونا ولبثنا نياما فاجتازوا وسبقونا وتركونا وراء رطال نومنا فبعد الشوط حتىصار ما بعـد ورائنا وراء فصغرت نفوسنا وفترت همتنا وضعف احساسنا فيئسنا من اللحاق والجاراة وخرجنا من ميدان المنافسة والمباراة والسنتنا تفيض

بقولنا سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص فعدنا الى كهف النوم مستسلمين للقضاء نطلب الفرج بمجرد التمنى والدعاء » (١)

وقد أحسن السيد كامل الغنى فى وصفه لأسلوب الكواكبى بقوله انه كان يختار للمعنى لفظا على قدر المعنى لايضيق ولايتسع لغيره وهذه هى البراعة فى اللغة وما تؤلفه مفرداتها من المركبات الاسنادية وكان لا يعبأ بزخرفة الالفاظ ولا يكثر من الاستعارة (٢)

ونمضى مع الكواكبى في عرضه الأسباب ما وصفه بالفتور العام بين المسلمين والذي ذكر فيه الاسباب المتنوعة المختلفة على لسان أعضاء جمعيته التي تخيل عقدها في مكة أم القرى .

فيري ان من بين أسباب هذا الفتور الفقر الآخذ بالزمام لأن الفقر قائد كل شر ورائد كل نحس » فمنه جهلنا ومنه فساد أخلاقنا » •

ويبدع الكواكبي غاية الابداع حين يدعو الى ان الدين الاسلامي دين الاشتراكية بما قرره من حق الفقراء في أموال الأغنياء فقلبت الحكومات الاسلامية الموضوع فصلات تجبى الاموال من الفقراء والمساكين وتبذلها اللغنياء وتحابى بها المسرفين والسفهاء ٠

وسنرى عند دراستنا لكتابه طبائع الاستبداد كيف كانت دعوة الكواكبى الاجتماعية تتمثل فيها كل مثل الاشتراكية ومبادئها فكان بذلك أول من نادى بأن يكون الاجر على قدر العمل والي تحديد الملكية على نحو ما سنعرض له فيما بعد ٠

<sup>(</sup>۱) الكواكبى \_ أم القرى ص ٥١

<sup>(</sup>٢) كامل الغزى : مجلة الحديث سنة ١٩٢٩ العدد السادس ص ٤٠٤ وما بعدها : تاريخ ما أهمله التاريخ من سيرة عبد الرحمن الكواكبي بطل الحسرية وفقيد الشرق •

ويرى الكواكبى ان الزكاة التى جاء بها الاسلام فرضا من فروضه وركنا من أركانه الاساسية انما قصد بها اذا ما عاس المسلمون مسلمين حقيقة (يؤدون تلك الفريضة ) أمنوا الفقر وعاشوا عيشة الاشتراك العمومى المنتظم الذى يتمناه أغلب الدول الأخرى التى تدعى المدنية والتقدم • فاذا كانت تلك الأمم تنادى بما يسمى الاشتراكية والقصد منها التقارب والتساوى فى الحقوق فان أداء الزكاة يكفل للمسلمين ذلك كما سبب اهمالها فقد الثمرات العظيمة من معرفة فضلها •

ويسوق الكواكبي على لسان العضو المسلم من بلاد الانجليز فضل الزكاة وحكمة التشريع في أمور كثيرة مثل نسيانهم بالكلية حكمة تشريع الجماعة وصلاة الجمعة والحج

وفى الوقت الذى أخذت الأمم الأخرى عن الاسلام أمورا كثيرة منها تخصيصها يوما فى الأسبوع للراحة من العمل ، يعقد الناس فيه اجتماعاتهم وندواتهم يتباحثون ويتناجون ، وهذا نفس ما رمى اليه التشريع الاسلامى حين جعل صلاة الجمعة صلاة جماعة ، ففى الوقت الذى أهمل المسلمون كثيرا من شئونهم أخذ الآخرون عنهم فضائل دينهم فتقدموا عليهم وسبقوهم فى ميادين كثيرة بسبب ذلك ،

ثم يعود الكواكبي ليحمل على العلماء المنافقين ويرى أن أفضل الجهاد في الله هو الحط من قدر العلماء المنافقين والجهال وتحويل احترام الناس للعلماء العاملين حتى اذا رأى الحكام ذلك انقادوا هم أيضا واضطروا لاحترام العلماء •

وللكواكبى اهتمام خاص بالعلماء وبوظيفتهم فى الامة الاسلامية فهم أهل الحل والعقد الذين لا تنعقد شرعا الامامة الا ببيعتهم وهم رؤساء الأمة ووكلاء العامة ويستعرض تاريخ الامة الاسلامية فيرى

ان ضعفها أو قوتها مرهون بضعف أو قوة أهل الحل والعقد فيها واشتراكهم في تدبير شئون الامة · ويخلص الى أن ضعف الامة الاسلامية في الوقت الذي عاشه الكواكبي مرجعه ضعف العلماء وتملقهم للأمراء والحاكمين ) وهم بفعلهم ذلك مكنوا الامراء من الاستبداد ·

وبعد أن استغرق بحث اعراض الداء النازل بالمسلمين وأسبابه وجرائمه ثلاث جلسات ، بدأ الاعضاء في اجتماعهم الرابع ينتقلون الى بحث مسألة أخرى من المسائل التي أدرجوها في جدول أعمالهم وهو تعريف الدين الاسلامي أو ما هي الاسلامية ؟

وجاء الكواكبى بدراسة لهذه المسألة على لسان العضو النجدى وكأنه يريد ان يقول ان الاسلام الصحيح هو اسلام أهل نجد ومن ثم فان العضو النجدى أقدر الناس على أن يتناول ذلك ، فأهل مكة أدرى بشعابها كما يقول المثل .

يدعو الكواكبي الى ضرورة اتباع القرآن والسنة دون تأويل أو تحريف و والكواكبي في هذا يريد أن يعود الدين الاسلامي الى بساطته الاولى التي كان عليها في صدر الاسلام وهو في هذا شبيه بابن تيميه الذي كان يدعو الى نفس ما دعا اليه الكواكبي في هذه الناحية ، ويتفق الكواكبي مع ابن تيميه بأنه لا سبيل الى عزة الاسلام الا بالقضاء على مظاهر الشرك المختلفة رفاق من يعتقد ان هناك غير الله قادر على قضاء حاجته ويرجو عنده الخير فهو مشرك بالله و

ومن البحوث الممتعة التي جاء بها الكواكبي في كتابه أم القرى بحثه عن الشرك فهو يفسر كلمة الايمان ومعناها الطاعة والتسليم بدون اعتراض ويشرح كلمة العبادة بالتذلل والخضوع ثم التوحيد بمعنى العلم بأن الشيء واحد ، وإن الواحد والأحد صفتان لله

معناهما المنفرد الذي لا نظير له أو ليس معه غيره • وكانت مهمة الرسل الاولى هي جعل الناس لا تعظم غير الله وان نبينا صلى الله عليه وسلم لبث عشر سنين يقاسى الاهوال في دعوته الناس الى التوحيد فقط وسمى أمته الموحدين •

وبعد أن يمضى الكواكبى يشرح شرحا مستفيضا معنى اياك نعبد واياك نستعين وأن معناها الاستعانة بالله مقرونة بعبادته فاذا جاء بعض المسلمين اليوم يعبدون الله ويستعينون بغيره من الاولياء الصالحين ، وغيرهم فهم بعيدون عن عبادة الله وأصبح هناك مسلمون يخترعون عبادات وقربات لم يأت بها الاسلام ومنهم جماعة اتخذوا دين الله لهوا فجعلوا العبادة غناء ورقصا ، ثم هو يحمل على التصوف فيرى ان الدين الاسلامي كان نقيا حتى أواخر القرن الرابع الهجرى ثم بدأ قوم يدخلون في الدين ما لم يكن فيه القرن الرابع الهجرى ثم بدأ قوم يدخلون في الدين ما لم يكن فيه (كأن نبينا ترك لنا دينا ناقصا فهم أكملوه » ،

ويلقى الكواكبى التبعة فيما دخل على الدين عن الخرافات والزيف والبطلان والبدع على العلماء وهرو ينحى باللائمة على المتشددين من العلماء مثلما يحمل فى شدة على المتهادنين منهم فلا تفريط ولا افراط • ففى الحديث هلك المتنطعون أى المتشددون فى الدين •

وعند بدء الاجتماع الخامس للجمعية قرر رئيسها تفويض لجنة لوضع مشروع قانون لجمعية دائمة واقترح ان ينضم لعضوية هذه اللجنة من له خبرة من الأعضاء بقوانين الجمعيات العلمية ونظمها وعين لوظيفة سكرتير هذه اللجنة السيد الفراتي وضمت العضو الهندي والتركي والمصرى والعضو المسلم من بلاد الانجليز •

ثم تمضى الجمعية في مناقشاتها تاركة للجنة المتفرعة منها أن تحدد مواعيد اجتماعاتها الخاصة ويمضى الكواكبي يقص علينا على لسان العضو النجدى ( من أهل نجد ،) كيف أن أصول الدين الاسلامي بل بعض فروع الشريعة الاسلامية متفق عليها لأن لها في القرآن والسنة أحكاما صريحة قطعية الثبوت و أما الخلافات فهي في فروع تلك الأصول وفي بعض الأحكام التي ليس لها في القرآن أو السنة نصوص صريحة والقرآن أو السنة نصوص صريحة والتي السلامية الشريعة الشرق المناة المسلمية الشرق المسلمية الشرق المسلمية المسلمية المسلمية المسلمية المسلمية السيالية المسلمية المسلمية

ونجد الكواكبي يثنى الثناء كله على أهل الجزيرة العربية الذين ما زالوا على مذهب السلف في الدين بعيدين عن التفنن فيه يتبعون أصول اجتهاد الإمام زيد بن على زين العابدين ( الزيديين ) أو أصول الإمام أحمد بن حنبل ويمدح العلماء عند أهل الجزيرة فالعالم عندهم من اتصف بصفات خمس : الماما باللغة العربية المضرية القرشية ، قارئا لكتاب الله تعالى قراءة فهم متعمقا في معانيه متضلعا في السنة النبوية ، واسع الاطلاع وصاحب عقل سليم فطرى لم يفسد ذهنه المنطق والجدل والفلسفة اليونانية وما اليها وهم ( العلماء ) لا يقلدون الا بعد الوقوف على دليل من يقلدون يأخذون من القرآن احكامه ثم ما لم يجدوه في كتاب الله أخذوه من صحيح سنة رسول الله • فاذا لم يجدوا في المسألة حديثا أخذوا بإجماع علماء الصحابة •

والكواكبى فيما يقول متفق تماما مع ما جاء به ابن تيميه الذى رأى ان الشريعة الاسلامية أصلها القرآن والسنة ورأى أن ترجع أحكام الشريعة اليهما وحدهما دون غيرهما فان لم يوجد في الكتاب والسنة ففي أقوال الصحابة والتابعين وكان يرى الاقتصاد على طبقات ثلاث بعد النبي هي طبقة الصحابة وتابعيهم ثم تابعي التابعين فقط دون غيرهم و

واذا كان ابن تيميه قد قال بأنه لا ينبغى ان نقلد اماما فى موضع سنة عرفناها وأورد قول الامام مالك انما أنا بشر أصيب وأخطى، كذلك قال الكواكبى (وهو يثنى على أهل الجزيرة العربية حيث يرفض العلماء ان يفتوا فى مسألة مطلقا ما لم يذكروا معها دليلها من الكتاب أو السنة أو الاجماع) – ان الامام مالك رضى الله عنه كان يقول ما من أحد الا وهو مأخوذ من كلامه ومردود عليه الارسول الله .

وأورد الكواكبى عبارة قالها ابن تيميه للامام الشافعى هـنا رأيى فان صح الحديث فاضربوا بقولى عرض الحائط · كما أورد عبارات لابن حنبل وأبى حنيفة يدعوان الناس فيها الى أن يكون أساسهم القرآن والحديث ·

ويخلص الكواكبى من ذلك مثلما خلص ابن تيمية الى أن الشريعة الاسلامية أصلها القرآن وان نبى هذه الامة قد فسر القرآن وان الذين تلقوا ذلك التفسير هم الصحابة ثم نقلوها الى التابعين.

كان الكواكبى فى بحثه ذلك يريد القول ان الدين الاسلامى ينبغى أن ينقى من كل ما علق به من شوائب ومن كل مادخله من بدع واضاليل من جانب أقوام أصبحوا أصحاب طرق دينية وصوفية أساءوا الى هذا الدين ولم يفيدوه فى شىء .

والكواكبى حين يحمل على الطرق الصوفية لا يكره التنسك الذى كان شيمة لأكثر الصحابة والتابعين وانما هو يحمل على هؤلاء الذين اتخذوا من التصوف مهنته واستغلوا جهل العسامة فأصبح لهم ( لأصحاب الطرق الصوفية ) مقاما كمقام النبوة بل الالوهية بما ادعوه من قوة قدسية وتصرف في ملكوت الله ، وأتوا بخزعبلات وتأويلات وخيالات وأوهام وألفوا الكتب الكثيرة المحشوة بالأكاذيب والقضايا والتركيبات الغير مفهومة ،

يرى الكواكبى ان الاسلامية كانت سمحاء خالصة من شوائب الزوائد والتشديد لأن الاسلامية التى هى أحكام القرآن وما ثبت من السنة وما اجتمعت عليه الأمة فى الصدر الأول ليس فيها ما يأباه عقل أو يناقضه تحقيق علمى • ثم هـو يقول لو فهمنا الدين الاسلامى على بساطته لم نصل الى اصلاح حالنا فحسب ، بللجذبنا اليه كثير من غير المسلمين المتنورين الاحرار فجعلناهم يتبعون هذا الدين وحفظنا كثيرا من أبناء المسلمين من هجرهم لهذا الدين الذى أسأنا اليه لتشددنا تشديدات مبتدعة •

ثم هو يورد بحثا تاريخيا على لسان العضو التبريزى (من تبريز) يوضح ان الاسلام تعرض لفتنتين كبيرتين : الأولى التنازع على الخلافة والملك فتفرق المسلمون في الدين لتفرقهم في السياسة وهو بهذا يشير الى الفتنة التي بدأت تواجه المسلمين بعد مقتل عثمان والصراع بين أنصار على ومعاوية •

أما الفتنة الثانية فهى ما شهده المسلمون على عهد الخلافة العباسية حين اتسعت شقة الخلاف فى المذاهب بين المسلمين حتى استحال الرجوعالى الفروع ولا الى الاصول فاطمأنت الامة الى التقليد وصار أبناؤها يحسنون الظن فى كل ما يجدونه مدونا بين دفتى الكتاب لأنهم رأوا التسليم أهون من التبصر وصار أهل كل اقليم يتعصب لمؤلفات شيوخهم ويتخذون الخلافات مدارا لتطبيق الاحكام على الهوى وأصبح اختلاف الامة سببا للتفرقة الدينية والتباغض من المسلمين وأصبح اختلاف الامة سببا للتفرقة الدينية والتباغض من المسلمين وأصبح اختلاف الامة سببا للتفرقة الدينية والتباغض

وما أسوأ التعصب وما أضره على الاسلام والمسلمين ، يرى الكواكبي ان التعصب هو آفة الآفات لهذه الامة الاسلامية فقد خالف المسلمون قول الله تعالى أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه ويدعو الكواكبي علماء الهداية والمخلصين لدينهم أن يقاوموا فكرة التعصب

لمذهب دون الآخر فيكون سعيهم منتجا للتأليف وجمع الكلمــة في الائمة ·

ويبدأ الأعضاء منذ اجتماعهم السابع في الاستماع الى تلخيص للأسباب التي أبدوها لفتور الأمة الاسلامية يقوم بالقائها السيد الفراتي ( كاتب الجمعية ) •

ويرجع الكواكبى الاسباب الى أمور دينية وأخرى خلقية وثالثة سياسية • وكل سبب من هذه الاسباب منها أصول وفروع ترمز للأصول بحرف أ وللفروع بحرف الفاء من الأصول في الأسسباب الدينية •

- ١ ـ تأثير عقيدة الجبر على أفكار الامة ٠
- ٢ ـ تأثير فتن الجدل في العقائد الدينية ٠
- ٣ ـ الاسترسال للتخالف والتفرق في الدين ٠
- ٤ الذهول عن سماحة الدين وسهولة التدين به ٠
- ٥ \_ تشديد الفقهاء المتأخرين في الدين خلافا للسلف ٠
- آ ادخال العلماء المدلسين والمغـايرية على العامة كثيرا من
   الأوهام •
- ٧ ادخال العلماء المدلسين على الدين مقتبسات كتابيــة
   وخرافات وبدعا مضرة ٠
- ٨ ايهام الدجالين والمداجين ان في الدين أمورا سرية وأن
   العلم حجاب
  - ٩ \_ اعتقاد منافاة العلوم الحكمية والعقلية للدين ٠
  - ١٠ \_ الغفلة عن حكمة الجماعة والجمعة وجمعية الحج ٠

## ومن الفروع في هذا الباب

١١ ـ تهوين غلاة الصوفية الدين وجعلهم آياه لهوا ولعبا .

۱۲ ـ افسساد الدین بتفنن المداجین بمزایدات ومتروکات و تأویلات

۱۳ \_ التعصب للمذاهب، ولآراء المتأخرين وهجر النصوص ومسلك السلف .

۱٤ \_ العناد على نبذ الحرية الدينية جهلا بميزتها · العناد على نبذ الخفى أو الصريح الى عقائد العامة · وأما الأسباب السياسية فتتضمن مسائل أساسية (أصولا) وأخرى فروعا فمن الأصول :

١ ـ السياسة المطلقة من السيطرة والمسئولية .

٢ \_ حصر الاهتمام السياسي بالجباية والجندية فقط

٣ \_ اعتبار العلم عطية يحسن بها الأمراء على الأخصاء وتغويض خدم الدين للجهلاء •

على موضوع أخذ الاموال من الاغنياء واعطائها للفقراء (يقصد الكواكبي بذلك عدم الاخذ بتشريع الزكاة فانقلبت الآية فأصبحت الاموال تؤخذ من الفقراء لتعطى للأغنياء) •

ه ابعاد الأمراء والنبلاء والأحرار وتقريبهم المتملقين والأشرار ·

# ومن فروع هذا الباب

١ لـ فقدان قوة الرأى العام بالحجر والتفريق ٠

٢ لم مراغمة الامراء السراة والهداة والتنكيل بهم ٠

\_ فقدان العدل والتساوى في الحقوق بين طبقات

الأمة ٠

على الامراء طبعا للعلماء المدلسين وجهلة المتصوفين
 ثم تأتى بعد ذلك الأسباب الخلفية :

### من الأصول:

- ١ \_ الاستغراق في الجهل والارتياح اليه
  - ٢ \_ انحلال الرابطة الدينية والاحتسابية
- ٣ \_ التباعد في المكاشفات والمفاوضات في الشئون العامة ٠
  - ٤ \_ فقدان التناصح وترك البغض في الله ٠

### ومن الفروع :

- ١ \_ غلبة التخلق بالتملق تزلفا وصغارا ٠
- ٢ \_ اهمال طلب الحقوق العامة جنبا وخوفا من التخاذل
  - ٣ \_ فساد التعليم والوعظ والحطابة والارشاد .

ولم نشأ ان نأتى بحصر شامل بكل ما ذكره الكواكبى من أسباب سهواء ما جاء منها في باب الأصول أو الفروع وانما أكتفينا بذكر بعضها تمشيا مع ما مضينا فيه من الحديث في ههذا الفصل وهو عرض شامل وعام لكتاب أم القرى ونحيل القارىء الكريم للرجوع الى هذا الكتاب كي يلم بكل الاسباب التي جهاء بها الكواكبي ولخص فيها أسباب الانحطاط النازل بالائمة الاسلامية والمها المها ا

وبعـــد أن عرض الكواكبي لهـذه الأسباب تنـاول بالذكر والتخصيص دور العثمانيين في تدهور الأمة الاسلامية ·

انتقد الكواكبي في شدة سياسة الدولة العثمانية وادارتها الاقاليمها، فهو يرى أن الخلل جاء للدولة في انستين سنة الاخيرة (السابقة على وضعه لكتابه) وذلك حين اندفعت الدولة لتنظيم أمورها فهو يرى أن الدولة عطلت أصولها القديمة ولم تحسين التقليد ونراه في موضع آخر من كتابه يحمل على التنظيمات الخيرية (وهي المراسيم السلطانية التي صدرت على عهد السلطان عبد المجيد سنة ١٨٥٦ على زعم أنها حركة اصلاحية أقدمت عليها

الدولة ، • فهو يرى ان الدولة العثمانية بعد صدور هذه التنظيمات اطلقت يد الولاة في الاقاليم وتعمدت ان تختار لحكم هذه الاقاليم الولاة الذين لا يحبهم المحكومون حتى لا يتفق هؤلاء الولاة مع من ولوا عليهم ضد الدولة •

وللكواكبي رأيه المعروف في العثمانيين فهو يحمل عليهم هضموا حقوق العرب في المناصب برغم أنهم يكونون ثلثي اللولة ويرى ان العثمانيين فسلوا سياسيا واداريا بسبب الاظر ـ الكثيرة لهم وللشعوب التي يحكمونها من اصرارهم على اتباع قوانين موحدة في الادارة والعقوبات بالرغم من تباين الاجناس في الدولةواختلاف طبائعها وعاداتها وهم يتبعون السياسة المركزية مع ما فيها من الاضرار ويضعون من القوانين ما يتعارض مع أصول الشرع الاسلامي ومن أشد الأمور التي جعلت الكواكبي ينتقد السياسة المعمانية اتباعها لسياسة الكبت والاستبداد فهو يرى ان الضغط يولد الانفجار وينتج عنه الحقد على الادارة (۱) وهو يرى أن العثمانيين يديرون الدولة ادارة مداراة واسكات للمطلعين على الامور « والعامة من أن ينفثوا ما في الصدور فتعلم العامة حقائق الامور « والعامة من أذا علموا قالوا ، وإذا قالوا فعلوا وهناك الطامة الكبرى » •

وبعد أن يعرض السيد الفراتى هذه النواحى فى سياسة الدولة العثمانية على أعضاء الجمعية يضيف اليها أسبابا أخرى شتى يرى ان لها دورها فى تدهور أمور المسلمين على عهد العثمانيين منها عدم تطابق الأخلاق بين الرعية والرعاة وعدم الاعتناء بتعليم

<sup>(</sup>۱) كان التقاد الكواكبي لسياسة الاستبداد التي اتبعتها الدولة العثمانية وأفعاله دافعا له لوضع كتاب طبائع الاستبداد على نحو ما سنتناول وذلك فيما بعد

وكان الحض على تعليم المسرأة من أهم الأمور التى عالجها الكواكبى فى الناحية الاجتماعية وجاءت دعوته سابقة على كل من جاءوا بعده يدعون لتعليم المرأة الشرقية فى العصرالحديث: « ان لانحلال أخلاقنا سببا مهما آخر يتعلق بالنساء وهو تركهن جاهلات على خلاف ما كان عليه أسلافنا حيث كان يوجد فى نسائنا كأم المؤمنين عائشة رضى الله عنها التى أخذنا عنها نصف علوم ديننا وكمئات من الصحابيات والتابعيات راويات الحديث ٠٠ ففى ذلك حجة دافعة ترغم أنف غيرة الذين يزعمون أن جهل النساء أحفظ لعفتهن فضلا عن أنه لا يقوم لهم برهان على ما يتوهمون حتى يصح الحكم ان العلم يدعو للفجور وان الجهل يدعو للعفة ٠ نعم ربما كانت العالمة أقدر على الفجور من الجاهلة ولكن الجاهلة أجسر عليه من العالمة أ قدر جهل النساء وسوء تأثيره فى أخلاق عليه من العالمة ثم واضح غنى عن البيان » ٠

ويرى الكواكبى ان أحد الاسباب الرئيسية فى فشلل العثمانيين فى مجال السياسة هو عدم تجنسهم بجنسية رعاياهم ولما كانت غالبية هذه الرعية على ربا فانه كان الواجب على الائتراك أن يستعربوا مثلما فعل آل محمد على وغيرهم ويورد بعضا من الفاظ السباب التى يطلقها الاتراك على العرب الذين لايقابلون ذلك سوى بجملة جمعت فوعت » ثلاث خلقن للجور والفساد: القمل والترك والجراد •

ونراه حریصا قبل أن ینهی أعمال جمعیته علی سرد شیئا من سیرة العثمانین تجاه الدین الاسلامی والامم الاسلامیة ویورد ذلك فی شکل رسالة جاءت للفراتی ( کاتب الجمعیة ) من عضوها الهندی یسرد هذا العضو علی الفراتی مناقشة دارت بینه وبین صدیق له من أحد أمراء المسلمین ویروی هذا الصدیق علی العضو

الهندى ما فعله العثمانيون في الاسلام والمسلمين وكيف انهم فضلوا ألملك على الدين .

« وأما سلطين » آل عثمان الفخام فانى أذكر لك نموذا من أعمال لهم أتوها رعاية للملك وان كانت مصادمة للدين فأقول هذا السلطان محمد الفاتح وهو أفضل آل عثمان قد قدم الملك على الدين فاتفق سرا مع (فرديناند) ملك (الاراغون) الاسبانيولى ثم مع زوجته (ايزابلا) على تمكينهما من ازالة ملك بنى الاحمرآخر الدولة العربية في الاندلس ٠٠ وهذا السلطان سليم غدر بأل العباس واستقصاهم حتى انه قتل الأمهات لأجل الاجنة وبينها كان العباس واستقصاهم حتى انه قتل الأمهات لأجل الاجنة وبينها كان الاندلس ٠٠ وقد سعوا (العثمانيون) في انقراض خمسة عشر دولة وحكومة الملامية منها انهم أغروا واعانوا الروس على التتار المسلمين وهولانده على الجاوة والهولنديين وتعاقبوا على تدويخ اليمن فأهلكوا الى الآن عشرات الملايين من المسلمين و تعاقبوا على تدويخ اليمن فأهلكوا الى الآن عشرات الملايين من المسلمين و تعاقبوا على تدويخ اليمن

وقبل أن تنهى جمعية أم القرى اجتماعها أقرت قانونا بانشاء جمعية تعرف بجمعية تعليم الموحدين من مائة عضو منهم عشرة عاملون وعشرة مستشارون وثمانون فخريون واشترط فى الأعضاء العاملين والمستشارين عدة صفات أهمها المقدرة على التكلم والكتابة بالعربية ومهمة الجمعية الا تتدخل فى السياسة وانما مهمته تعليم القراءة والكتابة والترغيب فى العلوم واصلاح أصول تعليم اللغة العربية والكتابة والترغيب فى العلوم واصلاح أصول تعليم اللغة العربية

وكان الكواكبي يرى ان أحد أسباب اعراض الناس عن تعلم اللغة العربية هو سوء الكتب الموضوعة لهذا الفرض والمحشوة بأشياء صعبة على المبتدىء في تعليم هذه اللغة • وللجمعية مهمتها في المجال الديني وهو نشر بحوث شهرية في الأمور الدينية تستهدف تعليم المسلمين أصول دينهم الصحيحوبين السلفالصالح

وتهتم الجمعية باعداد تلامذتها كي يكونوا مرشدين ومبعوثين في البلاد الاسلامية المختلفة (١)

وبعد انتهاء جمعية أم القرى من اقرارها لانشاء جمعية تعليم الموحدين اتخذت عدة قرارات سرية ولم تذع من قراراتها سوى قرار واحد هو في نظرنا من أهم الامور التي نادى بها الكواكبي .

ينادى الكواكبى على نسانجمعيته بأن الجزيرة العربية وأهلها هما مناط الامل فى النهضة الدينية و نفس الجزيرة العربية وهى مشرق النور الاسلامى الكعبة المعظمة التى يحج اليها المسلمون من كل فج عميق وان دين أهلها هو الدين الحنفى السلفى البعيد عن التشويش .

وبعد أن يثنى الكواكبى على عرب الجزيرة لحرصهم على الدين والحرية والاستقلال يثنى الثناء كله على العرب فلغتهم أغنى لغات السلمين في المعارف مصونة بالقرآن الكريم والعرب أقدم الأمم اتباعا لأصول تساوى الحقوق وأعرفهم في أصول الشورى وأنسب الأقوام لأن يكونوا مرجعا في الدين و فلهذه الأسباب قررت جمعية أم القرى أن تعتبر العرب هم الوسسيلة الوحيسدة لجمع الكلمة الدينية بل الكلمة الشرقية و

وحين يخلص الكواكبى من جمعيته التى تخيل عقدها من ممثلين للأمة الاسلامية على أن العرب هم خير من ينبغى أن يئول اليهم أمر هذا الدين والحفاظ عليه يرى أن يكون الخليفة الاسلامي عربيا قرشيا كسابق عهده في صدر الاسلام فلما خرج الامر من العرب صار الأمر إلى غير أهله واعوج أمر المسلمين •

وتلك كانت أعظم ما دعا اليه الكواكبى • فهو يدعو العرب الى اليقظة وان ينهضوا ليباشروا أمور الدين الاسلامى ، وكأنه

<sup>(</sup>١) أخذ رشيد ورضا بنفس الفكرة وأسس مدرسة للدعوة والارشاد سينة الماهرة ٠

يريد أن يقول لهم ان هذه هي رغبة المسلمين في. كل أنحاء العالم فكونوا عند حسن ظنهم ولا تتركوا أمور الدين لغيركم فالاتراك قد ضيعوا الدين وأهله « أليس الترك قد تركوا الأمة أربعة قرون ولا خليفة وتركوا الدين تعبث به الاهواء ولا مرجع وتركوا المسلمين صما بكما عميا ولا مرشد » •

وقال الكواكبي أنه غير متعصب للعرب انما يرى ما يراه كل حر مدقق يتفحص الامر ويصل الى العلاج ، ولا علاج الا بأن يناط بالعرب مهمة حماية الدين الاسلامي وزعامة أمر المسلمين .

وسيظل التاريخ يذكر ان دور الكواكبى كان عظيما فى نفوس ناشئة العرب قبل ثورة ١٩٠٨ وما بعدها اذ كان شباب العرب يتهافتون على كتابيه أم القرى وطبائع الاستبداد ويقبلون عليهما اقبال الطمآن على الماء القراح ويتخذونهما انجيلا لنهضة العرب الاصلاحية .

الفصرالسادس

الكوائد والاسياد

من المعروف أنه ما كاد الكواكبي يترك حلب مسقط رأسه ليستقر به المقام في مصر حتى بدأت الصحف فيها وفي مقدمتها المؤيد تنشر مقالاته التي حمل فيها على الاستبداد ودعاته ولقد آلى الكواكبي أن يكون حربا عوانا على المستبدين من حكام المسلمين وفي مقدمتهم بطبيعة الحال خليفة المسلمين أمثال السلطان عبد الحميا الثاني وفلم يعرف التاريخ الحديث عهدا شهدت فيه البلاد العربية خنقا للحريات ولا استبدادا أسوء مما كان في عهده و

هاجم الكواكبى المستبدين وطريقتهم وفلسفتهم فى الحكم واذا كان الكواكبى قد اطلع صديقه وصفيه كامل الغزى على مشروع كتابه الذى أسماه أم القرى وأنه (الغزى) كان يعرف أنه جدير بالنشر، فان الكواكبى لم يطلعه على كتابه طبائع الاستبداد ويقول الغزى وبعد أن أمضى على مبارحته حلب نحو بضعة عشر يوما لم نشعر الا وصدى مقالاته فى صحف مصر، وأخذت جريدة المؤيد تنشر له تفرقة «كتاب طبائع الاستبداد» الذى لم يطلعنا عليه مطلقا بخلاف كتاب جمعية ام القرى فقد اطلعنا عليه مرارا وما ثم انه طبع الكتابين المذكورين وقام لهما فى (المابين) (۱) السلطانى ضجة عظيمة والمذكورين وقام لهما فى (المابين) (۱) السلطانى ضجة عظيمة

<sup>(</sup>١) كان السلطان عبد الحميد الثانى بعد أن سرح مجلس المبعدوثين سنة المحمل العمل بالدستور قد جعل ديوانه فى قصر يلدز الفخم وحشد فيسم مستشاريه ومرافقيه وهذا الديوان كان يقوم صلة الوصل بينه وبين الباب العالى

وصدرت ارادة السلطان بمنع دخولهما الى الممالك العثمانية ، بيد أنهما رغما عن ذلك كله وصلا الى حلب على صورة خفية وقرأناهما في سمرنا المرة بعد المرة .

ويذكر الأستاذ ابراهيم سليم النجار فيما كتبه عن الكواكبي أنه (الكواكبي) تعرف بالأستاذ على يوسف في مصر والسيد رشيد رضيا صاحب مجلة المنار فتمكنت بينهما روابط الصداقة والمودة «فكنا نجتمع كل مساء في حلقتنا المعروفة في القاهرة » (١) .

كان هذا اللقاء يتم في مقهى سبلندوبار بالقاهرة حيث كان يضم هذا الملتقى عددا من الأخوان السوريين الذين جاءوا الى مصر قبل الكواكبي وبعده وكان فرارهم الى مصر من أجلل العمل على تخليص بلادهم من الحكم العثماني المستبد .

لقد استهدف الكواكبى من كتابه ، طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد ، أن تكون صيحة تفعل فعلها فى ايقاظ النفوس وبث الهمم وكان يوقن ان اليقظة العربية لا تتم بين يوم وليلة وانما تحتاج الى وقت من الزمن فما على المصلحين الا أن يبذروا ليجنى من يأتى بعدهم ثمار غرسهم ، وهذا ما قصده الكواكبى من تلك الكلمة التى وصف بها كتابه طبائع الاستبداد « وهى كلمات حق وصيحة فى واد ، ان ذهبت اليوم مع الريح ، لقد تذهب غدا بالأوتاد » ،

كان الكواكبى يستهدف انتدفع كلماته الزعماء والمصلحين للأخد بيد الأمة للنهوض بها يعلمونها بحالتها السيئة وانه بالامكان تبديلها بخير منها ، فاذا هى علمت يبتدأ فيها الشعور بآلام الاستبداد ، ثم يترقى هذا الشعور بطبعه من الآحاد الى العشرات . .

<sup>= (</sup> مجلس الوزراء ) فسمى بالمابين اختصارا للفظة العربية ما بين السلطان والباب العالى .

<sup>(</sup>١) مجلة الحديث سنة ١٩٤٠ العدد الخامس •

حتى يشمل أكثر الأمة وينتهى بالتحسس ويبلغ بلسان حالها الى منزلة قول الحكيم المعرى ·

اذا لم تقم بالعدل فينا حكومة

فنحسن على تغيسيرها قدراء

أى أن الكواكبى كان يؤمن ان كلماته وآن لم تفعل فعلها فى زمنه فان الأيام كفيلة لها بأن تفعل فعلها وان تحقق ما رماه من ورائها ، « وهكذا ينقذف فكر الأمة فى واد ظاهر الحكمة يسير كالسيل لا يرجع حتى يبلغ منتهاه » •

وكان ما ارتآه الكواكبي وحدثت تطورات كثيرة بعد موته لكنها بفضله وفي سنة ١٩٠٨ أجبر السلطان عبد الحميد على اعادة العمل بالدستور (١٩٠٨) فلما حاول أن ينكث بيمينه الذي أقسمه على عدم ابطال الدستور ، انتهى الأمر بخلعه عن العرش (١٩٠٩) وكان للعرب في كل من الحركتين دور كبير وفضل بارز وفلما انقلب الاتحاديون على العرب ومضوا يتبعون سياسة التتريك تحرك الثوار العرب تارة بالمؤتمرات وأخرى بالجمعيات وثم كانت المشانق التي علقها جمال باشا (السفاح) ابان الحرب العالمية الاولى غيد الغنى العربيي وهو يصعد الى المشنقة تتردد في آذان العرب علمات النوم سيقطعون في المستقبل بسيوفهم أعناق أبنائك الأتراك والدول لا تبنى على غير الجماحم وان جماحمنا ستكون أساسا الدول لا تبنى على غير الجماحم وان جماحمنا ستكون أساسا الاستقلال بلادنا » و

وزادت الهوة عمقا وبعدا بين العرب والترك وأخذ أعضاء الجمعيات العربية ممن لم يكتشف أمرهم يتصلون بالشريف حسين

شريف مكة يتداولون معه في الأمر ويعدون العدة لثورة مقبلة تحدد الموقف · ثم كانت الثورة العربية ابان الحرب العالمية الأولى والتي أثرت على مجرى الأحداث تأثيرا كبيرا وآذنت بانفصام عرى وحدة سياسية جمعت بين العرب والأتراك في امبراطورية واحدة أكثر من ستة قرون ·

كانت صيحة الكواكبى اذا حين تصدى لاستبداد الأتراك بداية صرخة كبرى فى وجه الظلم والطغيان الذى شهدته البلاد العربية على عهد العثمانين ·

يبدأ الكواكبي كتابه طبائع الاستبداد بعد حمد الله والصلاة على نبيه أنه حين جاء الى مصر وجد أفكار سراة القوم فيها كما في سائر الشرق تبحث في أسباب انحطاط المسلمين وماهو الدواء واذا كانت الأفكار قد ضلت في معرفة السبب وبالتالي في ذكر العلاج فان الكواكبي يبادر للقول ان الاسمينية المسلمي هو أصل اللاء ويؤكد انه لم يذكر ذلك الا بعد بحث جاوز الثلاثين عاما ودراسة وتمحيص كادت تكلفه حياته و أنه حين جاء الى مصر نشر الأبحاث في هذا المجال في أشهر جرائدها ثم جمعها في كتاب فلما عاد من رحلته الى البلد العربية وجد الكتاب قد نفد في برهة قليلة فلما واختصر وكما يؤكد أنه لم يقصد حكومة معينة وانما قصد التنبيه الى مورد الداء الدفين في أمته العربية عسى أن يعرف الذين قضوا لى مورد الداء الدفين في أمته العربية عسى أن يعرف الذين قضوا نحبهم أنهم هم المتسببون لما حل بهم ، فلا يعتبون على الأغيار ولا على الأقدار وانما يعتبون على الجهل وفقد الهمم والتواكل وعسى الذين فيهم بقية رمق من الحياة يستدركون شأنهم قبل المات و

ويبدأ الكواكبى مقدمة كتابه بذكر أهمية بحثه هـذا فليس للعرب في ماضيهم أبحاث مستقلة في السياسة على عكس الأمم

الأوربية • واذا المستثينا بعض ماكتبه ابن خلدون أو رفاعة الطهطاوى وخير الدين التوسى فانه يمكن القول ان جهود العرب فقيرة في هذه الناحية • ويدعو الكواكبي الى البحث في موضوع الاستبداد ما هو وما أسبابه ثم ما اعراضه وما هو علاجه • وتلك هي العناصر الرئيسة في كتابه •

المستبد يتحكم فى شئون الناس بارادته لا بارادتهم ويحكمهم بهواه لا بشريعتهم ويعلم من نفسه أنه الغاصب المعتدى فيضع كعب رجله على أفواه الملايين من الناس يسدها عن النطق بالحق والتداعى لطالبته .

المستبد عدو الحق وعدو الحرية وقاتلهما والحق أبو البشرية والحرية أمهم والعوام صبية أيتام نيام لا يعلمون شيئا والعلماء هم أخونهم الراشدون . • •

المستبد يتجاوز الحد مالم ير حاجزا من حديد فلو رأى الظالم على جنب المظلوم سيفا لما أقدم على الظلم كما يقال: الاستعداد للحرب يمنع الحرب .

المستبد انسان مستعد بالطبع للشر وبالالجاء للخير فعلى الرعية أن تعرف ماهو الخير وماهو الشر فتلجىء حاكمها للخير رغم طبعه ٠٠

المستبد يود أن تكون رعيته كالغنم درا وطاعة وكالكلاب تذللا وتحلقا وعلى الرعية أن تكون كالخيل ان خدمت خدمت وان ضربت شرست وعليها ان تكون كالصقور لاتلاعب ولا يستأثر عليها بالصيد كله ٠٠ نعم على الرعية أن تعرف مقامها هل خلقت خادمة لحاكمها تطيعه ان عدل أو جار وخلق هو ليحكمها كيف شاء بعدل أو اعتساف أم هي جاءت به ليخدمها الا ليستخدمها .

وبعد أن يذكر الكواكبى أقبح أنواع الاستبداد فى نظره وهى استبداد الجهل على العلم واستبداد النفس على العقل ، يذكر فضل الهجرة فرارا من الاستبداد ، وكأنه يريد أن يقول لبنى قومه ان ضاقت عليكم أرضكم باستبداد السلطان عبد الحمد وتجبره فان أرض الله واسعة ( ولاشك فى ان اعانة الظالم تبدأ من مجرد الاقامة فى أرضه » .

( ما أليق بالأسير في أرض أن يتحول عنها الى حيث يملك حريته فان الكلب الطليق خير حياة من الأسد المربوط » ·

و يتحدث الكواكبى فى الفصل الثانى من كتابه عن « الاستبداد والدين » فيفضح تستر المستبد تحت راية الدين وزعمه الغيرة عليه ، ويرى ان عدم فهمنا الدين فهما صحيحا أمر يجعلنا نعين المستبد على استبداده ، ونمكنه من أن يتخذ لنفسه بطانة من خدمة الدين يعينونه على ظلم الناس باسم الله ، ويخلص الى ان بين الاستبداد السيامي والديني مقارنة وتلازم متى وجد أحدها في أمة جر اليها الآخر أو متى زال زال رفيقه ، ولذى يرى كل المدققين السياسيين أن السياسة والدين يمشيان متكاتفين ويعتبرون ان السياسيين أن السياسة والدين يمشيان متكاتفين ويعتبرون ان السياسين هو أسهل وأقرب طريق للاصلاح السياسي ، وجاء

الاسلام بعد اليهودية والنصرانية هادما للشرك واضعا لأسس الحرية السياسية وكان الحكم على عهد الخلفاء الراشدين الذين فهموا معنى ومغزى القرآن الكريم حكما قائما على المساواة والمسورة ساوى الخلفاء الراشدون بين انفسهم وبين فقراء الأمة في نعيم الحياة وشظفها • كما اتسم حكمهم بالمشورة التي دعا اليها كتاب الله الحكيم • فالقرآن ملىء بالآيات التي تميت الاستبداد في الرأى « يا أيها الملأ افتوني في أمرى ماكنت قاطعة أمرا حتى تشهدون » وقال الملأ من قوم فرعون ان هذا لساحر عليم يريد أن يخرجكم من أرضكم فماذا تأمرون ؟ قالوا ارجه واخاه وارسل في المدائن حاشرين يأتوك بكل ساحر عليم : « وشاورهم في الأمر » ويقول الكواكبي :

ولولا حلم الله لخسف الأرض بالعرب حيث السل لهم رسولا من أنفسهم اسس لهم أفضل حكومة اسست في الناس جعل قاعدتها قوله صلى الله عليه وسلم كلكم راع وكلكم مسئول عن رعية أي كل منكم سلطان عام ومسئول عن الأمة فجاء من المنافقين من حرف المعنى عن ظاهره وعموميته الى أن المسلم راع على عائلته ومسئول عنها فقط ٠٠٠ وكأن المسلمين لم يسمعوا قول النبي عليه السلام: الناس سواسية كاسنان المسط لافضل لعربي على عجمى الا بالتقوى ومن هذه الأقوال السابقة يرى الكواكبي ان الدين الاسلامي هو دين العدل والمساواة والقسط والاخاء جعل اصول الحكم الشوري والاريستوقراطية أي شوري أهل الحل والعقد وحعل أصول ادارة الأمة التشريع الديم وقراطي أي

ثم جاء من المسلمين من أخذوا من ليس فى دينهم فاقتبسوا التعظيم وطاعة الكبراء وحاكوا مظاهر القديس وقلدوا رجال الكهنوت فى مراتبهم وتميزهم فى البستهم وشعورهم • وبذلك فتحوا الباب للاستبداد وهيئوا الطريق للاستعباد •

ثم ينتقل الكواكبى ألى قسم أو فصل آخر من كتابه بعنوان : الاستبداد والعلم :

يحسن الكواكبى ويجيد الاجادة كلها حين يصف المستبد وسلوكه مع أمته التى هم قيم عليها : ما أشبه المستبد في نسبته الى رعيته بالوصى الخائن القوى يتصرف في أموال الأيتام وأنفسهم كما يهوى ما داموا ضعافا قاصرين ، فكما أنه ليس من صالح الوصى أن يبلغ الأيتام رشدهم ، كذلك ليس من غرض المستبد أن تتنود الرعية بالهلم .

ثم يعرف العلم بأنه « قبسة من نور الله وقد خلق الله النور كشافا مبصرا ولادا للحرارة والقوة ، وجعل العلم مثله وضاحا للخير فضاحا للشر يولد في النفوس حرارة وفي الرءوس شهامة ٠ العلم نور والظلم ظلام ومن طبيعة النور تبديد الظلام » ٠

المستبد اذا فى رأى الكواكبى للعلم بالمرصاد يحاربه ويتصدى له ، واهم ما يخساه المستبد علوم الحياة مشل الحكمة النظرية والفلسفة العقلية وحقوق الأمم وطبائع الاجتماع والتاريخ والسياسة ونحو ذلك من العلوم التى تعرف الانسان حقوقه ، والمستبد وهو يخشى هذه العلوم يخاف من اصحابها العلماء العاملين الراشدين لا من العلماء المنافقين ،

وكأنى بالكواكبى يريد ان يقول للعلماء على عهد السلطان عبد الحميد: لقد اندس فى صفوفكم الكثير من المنافقين الذين تملقوا السلطان فأصبح لا يخشاهم ولا يخاف بأسهم ، هم يتملقونه بما يخلعونه عليه من ألقاب وهو يقابل ذلك بانعاماته عليهم (١) .

<sup>(</sup>١) سبق أن أشار لذلك الكواكبي في كتابه أم القرى ٠

والمستبد لا نرتاح نفسه لأن يرى وجه عالم عاقل وانما يختار الغبى المتصاغر المتملق .

وما أصدق الكواكبي حين يقول ان بين الاستبداد والعلم حربا دائمة وطرادا مستمرا ، يسعى العلماء في تنوير العقول ويجتهد المستبد في اطفاء نورها وكلاهما يتجاذبان العوام الى طرفهما ، فالعوام هو قوت المستبد وقوته اذا أفلتوا منه بالعلم خسر كل شيء ذلك لأنهم حين يتعلمون يفهمون حقيقة الحرية والعزة والشرف فلا سبيل الى العبودية والاستبداد .

ويصف خوف المستبد من رعيته فيرى ان خوف المستبد من نقمة رعيته أكثر من خوفهم بأسه ، لأن خوفه ينشأ عن علمه بما يستحقه منهم وخوفهم ناشىء عن جهل ، وكلما زاد المستبد ظلما واعتسافا زاد من خوفه من رعيته وحتى من حاشيته ، فالحاشية مطلعة على ظواهر المستبد وخفاياه ولذا فهى أكثر الناس تعرضا للطشه ،

وهناك فرق من وجهة نظر الكواكبى بين المستبد الغربى والشرقى ، فالأول يخاف العلم لأنه يهدى الشعب الى حقيقته وحريته فى حين أن المستبد الشرقى يخاف حتى من أوهام العلم ذاته ، ويخلص الى القول أن العلم لا يناسب حتى صغار المستبدين والحاصل أنه ما أنتشر نور العلم فى أمة قط الا وتكسرت فيها قيود الأسر وساء مصير المستبدين من رؤساء سياسة أو رؤساء دين .

ويمضى الكواكبى فى فصل جديد بعنوان الاسمستجاد وتلجد يقدم لنا بحثا ممتعا كيف ان الاستبداد يغالب المجد فيفسده ويقيم مقامه التمجد

واذا كان المجد أمرا طبيعيا تتوق اليه النفوس فان التمجد هو التقرب من المستبد فيصير الانسان مستبدا صغيرا في كنف المستبد الأعظم والمتمحدون اعداء للعدل أعوان للظلم يمنحهم المستبد

الرتب والنياشين ليكونوا اعوانه وعيونه ، يقصد المستبد من اليجادهم والاكتار منهم التمكن بواسطتهم ان يغرد بالأمة على اضراد نفسها تحت اسم منفقتها • والخلاصة ان المستبد يتخذ المتمجدين سماسرة لتغرير الأمة باسم خدمة الدين أو حب الوطن أو توسيع مملكة •

ويفضل الكواكبى الحياة الحرة فاذا ما استحالت كان الاستشهاد والموت أفضل منها ويخالف ابن خلدون في رأيه القائل بان من الخطأ اقدام البشر على ألخطر أذا هدد مجدهم (١) ومجد أسماء بنت أبى بكر لأنها جعلت ابنها يقدم على الموت غير هياب فقالت له وهي تودعه: أن كنت على الحق فاذهب وقاتل الحجاج حتى تموت على تموت .

ولما كان الناس على دين ملوكهم فان الحاكم المستبد يجعل حكومته كلها مستبدة في كل فروعها من أكبر موظف فيها الى أصغره « لأن الأسافل لا يهمهم طبعا الكرامة وحسن السمعة وانما غاية مسعاهم ان يبرهنوا لمخدومهم بأنهم على شاكلته وانصال لدولته »، وهذه الفئة المستبدة من المستخدمين يكثر عددها ويقل حسب شدة الاستبداد وخفته ، فكلما كان المستبد حريصا على العسف احتاج لزيادة جيش المتمجدين العاملين له المحافظين عليه فوزير المستبد هو زير المستبد لا وزير الأمة كما في الحكومات المستورية ، كذلك القائد يحمل سيف المستبد ليغمده في الرقاب بامر الأمة ، بل هو يستفيد من ان تكون الأمة ما حيا من نفسه ان الأمة لا تقلد القيادة لمثله واحبة أمر لما يعلم من نفسه ان الأمة لا تقلد القيادة لمثله و

ويحمل الكواكبي على هؤلاء الاعوان الذين يزينون الظلم للمستبد ثم يبررونه للناس وفي مقدمتهم أولئك المتعاظمين باسم

<sup>(</sup>١) احمد امين \_ زعماء الاصلاح في العصر الخديث ص ٢٥٩

الدين يقولون للعامة: يابؤساء هذا قضاء من السماء لامرد له فالواجب تلقيه بالصب والرضا · وفي مقابل هنده الروح الاستسلامية التي يبثها هؤلاء المتقربون من السلطان ، تنهال عليهم العطايا الكبيرة والرواتب الباهظة اضعاف ما تسمح به الادرة العادلة ·

ولا يريد الكواكبى لبنى قومه أن يقنطوا ويستبد بهم اليأس من مقاومة الستبد و فالمستبد عنده فرد عاجز لا حول له ولا قوة الا بالمتمجدين و والأمة أى أمة كانت ليس لها من يحك جلدها غير ظفرها ولا يقودها الا العقلاء بالتنوير والاهداء والثبات ، ثم يقيض الله لها من بنيها أفرادا كبار النفوس قادة ابرارا يشترون لها السعادة بسيقائهم والحياة بموتهم حيث يكون جهادهم دينا واستشهادهم مثلا فهم خلقوا لذلك مثلما خلق الفاسيق الفاجر للتهالك على الشهوات والمثالب .

## الاستبداد والمال:

وفى فصل جديد بعنوان الاستبداد والمال يقول الكواكلى « الاستبداد لو كان رجلا وأراد أن يحتسب وينتسب لقال: أنا الشر وأبى الظلم وأمى الاساءة وأخى القدر وأختى المسكنة وعمى الضر وخالى الذل وابنى الفقر وبنتى البطالة وعشيرتى الجهائة ووطنى الخراب ، أما دينى وشرفى وحياتى فالمال المال المال المال » •

وما أظن ان تعبيرا أجمل من هذا التعبير الذي وصف به الكواكبي الاستبداد يمكن ان يحل محل هذا القول وهي الكلمات التي جمعت فوعت وأوجزت فشملت •

يرى الكواكبي أنه برغم ان النظام الطبيعي في كل الحيوانات حتى في السمك والهوام ان النوع الواحد منها لا يأكل بعضه بعضا فاذا بالاستبداد يحيى سنة أكل البشر فجعل الناس طعمة للظالمين المستبدين المستعمرين .

وما أجمل دعوة الكواكبى الى اشتراكية رقيقه رحيمة بالفقراء فهو بعد أن ينحى باللائمة على رجال السياسة الذين لا يفكرون فى ملايين الفقراء من رعيتهم ، كذلك يرى ان التجار الشرهين والمحتكرين يعيش الواحد منهم بمثل ما يعش به العشرات أو الألوف من الصناع والزراع ، ثم يقول : لا ! لا ! لا يظلب الفقير معاونة الغنى ، انما يرجوه ألا يظلمه ، ولا يلتمس منه الرحمة ، انما يلتمس العدالة ، لا يؤمل منه الانصاف ، انما يسأله ألا يميته في ميدان مزاحمة الحياة ،

وبعد أن يثنى الثناء كله على دعوة الا يحتمل تخصيص عشر الأموال للمساكين ثم ما جاء به الاسلام من أن المال هو قيمة الأعمال يدعو الى العدالة الاجتماعية فيقول:

والعدالة المطلقة تقتضى أن يؤخذ قسم من مال االأغنياء ويرد على الفقراء وقد حقق الاسلم ذلك بالزكاة ومنعه التواكل فى الارتزاق فليزم كل فرد من الأمة متى اشتد ساعده أو ملك قوت يومه أن يسعى لرزقه بنفسه كما قرر الاسلام ترك الأراضى اتزراعية ملكا لعامة الأمة يستنبتها ويستمتع بخيراتها العاملون فيها بأنفسهم فقط .

وما أظن أن هناك دعوة للاشتراكية أفضل من تحقيق ذلك الذى دعا اليه الكواكبى وتمناه ، فهو يرى أن المعيشة الاشتراكية أبدع ما يتصوره العقل لكنه يتأسف أن البشر لم يبلغوا بعد من الترقى ما يكفى لتوسيعهم نظام التعاون والتضامن في المعيشة العائلية إلى أدارة الأمم الكبيرة ·

ويرى الكواكبي ان احراز المال محمود اذا ما أقترن بشروط ثلاث :

أولاها : ان يكون احرازه من وجه حلال مقابل عمل أو في مقابل ضمان على ما تقوم بتفصيله الشرائع المدنيه ·

الثانى : الا يكون فى حيازته تضيق على الغير كاحتكار الضروريات أو مزاحمة الصناع والعمال الضيعفاء أو التغلب على المباحات مثل امتلاك الأراضى التى جعلها خالقها ممرحا لكافة مخلوقاته .

وهو يثنى كل الثناء على تحديد الملكية فيشير الى ما اتبعته حكومة الصين على عهده حين منعت ان يمتلك الشخص الواحد أكثر من مقدار معين من الأرض نحو خمسة أفدنة مصرية .

أما الشرط الثالث الذي يرى الكواكبي ضرورة توفره لاحراز المال الا يكون على نحو يتجاوز قدر الحاجة بكثير لأن افراط الثروة مهلكة للأخلاق الحميدة ·

ويخلص من ذلك الى ان أحراز المال لا يتوفر فيه هذه الشروط في عهد الحكومات المستبدة حيث يسهل فيها تحصيل الشروة بالسرقة من بيت المال وبالتعدى على الحقوق العامة وبغصب مافى أيدى الضعفاء •

والأغنياء \_ فى نظر الكواكبى \_ أعوان المستبد وأوتاده وهم ربائطه يذلهم ويستدرهم أما الفقراء فان المستبد يخافهم خوف النعجة من الذئاب .

والكواكبي يخشى أن يفسر قوله بالتزهيد في المال أنه يشط عن كسبه انما يقصد الا يتجاوز كسبه الطرائق الطبيعية الشريفة ويفرق بين الاستبداد في الحكومات الغربية والشرقية وهو يرى في الاستبداد الغربي بعض جوانب الرحمة واللين بعكس الاستبداد الشرقي فانه أكثر ازعاجا من الغربي وعادة ما يخلف الاستبداد

الغربى حكومة عادلة بعكس المستبد في الشرق فانه اذا ما انتهى حكمه عادة ما يخلفه مستبد اسوء منه .

ويخلص الى القول أن الاستبداد أشد وطأة من الوباء أكثر هولا من الحريق أعظم تخريبا من السيل ، اذل للنفوس من السؤال داء اذا نزل بقوم سمعت ارواحهم هاتف السماء ينادى القضاء القضاء والأرض تناجي ربها بكشف البلاء · الاستبداد عهد أشقى الناس فيه العقلاء والأغنياء وأسعدهم الجهلاء والفقراء بل أسعدهم أولئك ألذين يتعجلهم الموت فيحسدهم الأحياء ·

وينتقل الكواكبي من حديث الاستبداد والمال الى فصل آخر بعنوان :

الاستبداد يفسد الأخلاق ونظريته التي تبناها في هذا المجال هي ان الاستبداد يفسد الأخلاق ويدفع الى الحقد ويضعف حب الوطن لأن الفرد غدا آمنفيه يود لو انتقل منه ويضعف من حبه لأسرته لائه لا يطمئن على دوام علاقته معها .

ويمضى الكواكبي يوضح ان أسوء آثار الاستبداد هي افسادها الأخلاق ، فالأخلاق عنده « ثمار بذرها الوراثة وتربتها التربية وسيقياها العلم والقائمون عليها هم رجال الحكومة » ·

وأقل ما يؤثره الاستبداد في أخلاق الناس أنه يرغم حتى الأخيار منهم الى على ألفة الرياء والنفاق فيفقدون الثقة في أنفسهم وفي غيرهم • ويرى الكواكبي ان الأبحاث كثرت في الآونة الأخيرة في شأن داء الشرق فمن قائل ان سببه فقد التمسيك بالدين وآخر يقول أن سيبه ألحهل وهو يرى ان السيب الأول والهام هو الاستبداد الذي أفسد الأخلاق •

وقد كانت مهمة الأنباء عليهم السلام في انقاد الأمم هي انقاد الأخلاق بفك العقول من تعظيم غير الله والاذعان

لسواه وتبعهم فى ذلك الحكماء السياسيون الأقدمون فحرروا الضمائر واتبعوا طريق التربية والتهذيب · ثم يقارن بين أخلاق الشرقى والغربى ويرى فى أخلاق الشرقيين وعاءا يهم الاجتماعية كثيرا من الأمور التى تحتاج الى علاج · « قد يفضل فى الافراديات الشرقى على الغربى وفى الاجتماعيات يفضل لغربى على الشرقى مطلقا · · الغربى يعتبر نفسه مالكا لجزء مشاع من وطنه ، والشرقى يعتبر نفسه وأولاده وما فى يديه ملكا لأميره · الغربى له على أميره حقوق وليس له يعتبر نفسه على حقوق ، والشرقى عليه لأميره حقوق وليس له حقوق ، والشرقى عليه لأميره حقوق وليس له يسيرون على قانون مشيئة أمرائهم · الغربيون قضاؤهم وقدرهم من الله والشرقيون قضاؤهم وقدرهم من الله والشرقيون قضاؤهم وقدرهم من الله والشرقيون قضاؤهم وقدرهم ما يصدر من بين شفتى المستعبدين ·

ويرى الكواكبى أنه ما احوجنا ألى ان ننبذ الكسل والهزل ونفقد العزم على الجد والعمل « فلا يكون الشرقي أبن الماضي والخيال بل ابن المستقبل والجد » •

ويتبع الكواكبي الحديث عن الأخلاق بالحديث عن الاستبداد والتربية في قسم مستقل من كتابه ·

الاستبداد عنده يؤثر على الأجسام فيسقمها وعلى الأحلاق فيفسدها ويضغط على العقول فيمنع نماءها بالعلم ، من أجل هذا فأن ماتبنيه التربية يهدمه الاستبداد ، ونلمس من هذا البحث آراء سبق بها الكواكبي غيره كمصلح اجتماعي ، هو يرى ان التربيسة ملكة تحصل بالتعليم والتموين والقدرة والاقتباس واهم أصولها وجود المربين واهم فروعها وجود الدين ، والاستبداد مفسد للدين في أهم قسميه أي الأخلاق ، وفي رأيه أن العبارات صارت في الأمم المستعبدة عبارة عن عبارات مجردة وعادات لا تفيد في تطهير النقوس شيئا ومن أجل هذا يخافها المستبد ،

والحكومات العادلة تعنى بتربية النسل منذ الصغر فيعيش سعيدا ينعم بالحرية والعدالة نشيطا على العمل بياض نهاره وعلى الفكر سواد ليله فيكون ناعم البال ·

واذا كانت هذه حياة الناس في ظل الحكومات العادلة ، فان الحكومات المستبدة تبعث الحيرة وتميت الأمال وتفسد التربية ، فالناس يضطرون في ظل الاستبداد الى استباحة الكذب والتحايل والخداع والنفاق والتذلل ونبذ الجد وترك العمل ، وكل حقوق الانسان في عهد الحكومات المستبدة غير مأمونه أو مصانة بما فيها الدفاع عن العرض ، لا يجد الناس في ظلها صحة ولا علما ولا غذاء فهم يألفون الشقاء والفقر ولا يستعطفون في مطالبتهم بحقوقهم كأنهم طلاب صدقة .

ويخلص الكواكبى الى ان التربية السليمة غير مقصودة ولا مقدورة فى ظلال الاستبداد واذا فسدت التربية فسد الأفراد وفسدت الأمة والسبيل للاصلاح هو القضاء على الاستبداد أولا ثم بعد ذلك تكون العناية بالتربية .

ثم ينتقل الكواكبي في فصل آخر للحديث عن **الاستبداد** والترقى •

فمن رأيه ان الترقى على أنواع منه الترقى بالجسم صحيا ، الترقى علما ومالا أو ترقية النفس بحثها على الخصال والمفاخر الحميدة وأرقى أنواع الترقى هو من يسعى الى ترقية الانسانية حمعاء .

والانسان من وجهة نظر الكواكبي لا يزأل يسعى الى الرقى ما لم يعترضه مانع يسلب ارادته ، وهذا المانع اما القدر المحتوم أو الاستبداد المشئوم « على ان القدر قد يصدم سير الترقى لمحة ثم يطلقه فيكر راقيا - أما الاستبداد فانه يقلب السير من الترقى الى الانحطاط ، من التقدم الى التأخر ، من النماء الى الفناء، ويلازم

الأمة ملازمة الغريم الشحيح ويفعل فيها دهرا طويلا أفعاله التى تبلغ بالأمة حطة العجماوات فلا يهمها غير حفظ حياتها الحيوانية فقط ، بل قد تبيح حياتها هذه الدنيئة أيضا للاستبداد اباحة ظاهرة أو خفية » .

وهو يرى ان مهمة الحكماء كانت رفع الضغط عن العقول لينطلق سبيلها في النمو و ونلمس في هذا الفصل بحثا ممتازا للكواكبي عن الدين الاسلامي وكيف أنه جاء على أساس أن يكون الايمان مبنيا على العقل ، فيرفع عن العقول كل الاوهام والخيالات والخوف .

ثم يخاطب الكواكبى قومه محاولا ايقاظهم وارشادهم الى انهم خلقوا لغير ما هم عليه من الصبر على الذل والانحطاط · فيذكرهم ويناجيهم ويحرك قلوبهم بأقوال تنبض كلها حماسا وتشع من كلماتها نور الهداية لأنها صادرة من قلب مؤمن غيور على أهله حريص عليهم يتألم لألهم لأنهم قومه وبنو وطنه:

يا قوم ، هداكم الله ، الى متى هذا الشقاء المديد والناس فى نعيم مقيم وعز كريم ، أفلا تنظرون ؟ وما هذا التأخر وقد سبقتكم الأقوام ألوف المراحل حتى صار ما بعدكم وراء أفلا تتبعون ؟ وما هذا الاخفاض والناس فى أوج الرفعة أفلا تغارون ؟ • •

ياقوم، وقاكم الله من الشر، أنتم بعيدون عن مفاخر الإبداع وشرف القدوة مبتلون بداء التقليد والتبعية في كل فكر وعمل، وبداء الحرص على كل عتيق كأنكم خلقتم للماضي لا للحاضر تشكون حاضركم وتسخطون عليه، ومن لى أن تدركوا ان حاضركم نتيجة ماضيكم، ومع ذلك أراكم تقلدون أجدادكم في الوساوس والحرافات والامور السافلات فقط، ولا تقلدونهم في محامدهم، أين الدين؟ أين التربية ؟ أين الحساس ؟ أين الغيرة ؟ أين الجسارة ؟ أين

الثيات ؟ أين الرابطة ؟ أين المنعة ؟ أين الشهامة ؟ أين النخوة ؟ أين النخوة ؟ أين المساواة ؟ هل تسمعون أم أنتم صم لاهون ؟

ويمضى الكواكبى مخاطبا قومه بأسالوب أدبى بليغ كله حماسة وكل كلمة منه لا تصلح سواها لتعبيره وأهم مااستحدثه الكواكبى أنه نبذ الاسلوب المتكلف المصطنع والسجع المطرد فخرج من مستلزمات البيان القديم في الحرص على السجع الى سهولة التعبير وعدم التكلف في العبارة وبعد أن يستعيذ بالله من قومه أن يكون قد مسهم فساد الرأى وضياع الحزم وفقد الثقة بالنفس وترك الارادة للغير يدعو لهم بالشفاء مما هم فيه قبل ألا ينفع انذار ولا لوم فاذا ما حل القضاء فلا يبقى غير الندب والبكاء ثم يدعو قومه لعدم التصاغر .

ماذا ترجون من تقبيل الأذيال والأعتباب وخفض الصوت ونكس الرأس · أليس منشأ هـذا الصغار كله هو ضعف ثقتكم بأنفسكم · ·

يا قوم جعلكم الله من المهتدين ، كان أجدادكم لا يتمنون الا دكوعا لله ، وأنتم تسمجلون لتقبيل أدجل المنعمين ولو بلقمة مغموسة بدم الاخوان ، وأجدادكم ينامون الآن في قبورهم مستوين أعزاء ، وأنتم احياء معوجة رقابكم أذلاء . .

يا قوم الهمكم الله الرشد ، متى تستقيم قاماتكم وترتفع من الارض الى السماء أنظاركم ، وتميل الى التعالى نفوسكم ، فيشعر أحدكم بوجوده فى الوجود ، فيعرف معنى الانانية ليستقل بذاته فى ذأته ، ويملك ارادته واختياره ويثق بنفسه وربه ، لايتكل على أحد من خلق الله اتكال الناقص فى الخلق على الكامل فيه ، أو الكال الغامل ، بل اتكال الغافل ، أو الكل على سعى العامل ، بل يرى أحدكم نفسه انسانا كريما يعتمد على المسادلة والتعاوض يرى أحدكم نفسه انسانا كريما يعتمد على المسادلة والتعاوض

فيسلف ثم يستوفى ويستدين على أن يفى ، بل ينظر فى نفسه أنه هو الأمة وحده ·

ويدعو الكواكبى قومه أن يشوروا على الظلم وألا يستكينوا له · ولعله يريد أن يقول لهم أن الأتراك العثمانيين لم يسوموكم سوء العذاب الا لأنكم استحببتم الحياة على الموت ، فهو يرى أن بعض ضعاف النفوس هربت من الموت الى الموت وأنهم لو اهتدوا الى السبيل لعلموا أن الهرب من آلموت موت ، وطلب الموت حياة ·

والعزة عند الكواكبى ألا يضن بنى قومه على الحفاظ على حريتهم بروحهم ودمهم « أن الحرية هى شحرة الخلد وسقياها قطرات من الدم الأحمر المسفوح» • ولو كبرت نفوسكم لتفاخرتم بتزيين صدوركم بورد الجروح لا بوسامات الظالمين •

ويخص الكواكبى فى كتاب طبائع الاستبداد يوجه كثيرا من الكلمات الحماسية فنجده يخاطب المسلمين فيردد بعض الافكار التى تناولها فى كتاب أم القرى من حيث ان جرثومة داء المسلمين هو خروجهم عن دينهم ، دين الفطرة والحكمة ، دين النظام والنشاط فأصبح الدين مشوشا فيه الكثير من البدع والتشديد ومصدر ذلك هم العلماء النافقون ، ويشرح معنى كلمة لا أله الا الله وهى التى ينبغى أن تدفع بقائلها الى التصديدي لكل ظالم وألا يؤله الا الله

وما أجمل دعوة الكواكبى الى اخوانه العرب غير المسلمين حين يدعوهم الى تناسى الاساءات والاحقاد وكانت فتنة سنة ١٨٦٠ التى شبت في لبنان وامتد أوارها الى سوريا حيث وقع الاقتتال بين المسلمين من الدروز والمسيحيين من الموارنة وراح ضحيتها آلاف الارواح وازعقت الكثير من الأنفس ولقد ثبت بما لا يدع محالا للشبك أن القسوى الاجنبية كانت من وراء تلك الفتنة تغنيها للشبك أن القسوى الاجنبية كانت من وراء تلك الفتنة تغنيها

وتشجعها والكواكبي يدعو اخوانه المسيحيين أن يذكروا جيدا للك القوى الإجنبية التي تريد أن تصطاد في الماء العكر ويقول لهم: يا قوم وأعنى بكم الناطقين بالضاد من غير المسلمين ، أدعوكم الى تناسى الإساءات والاحقاد ، وما جناه الآباء والأجداد ، فقد كفى ما فعل ذلك على أيدى المثيرين ، وأجلكم من أن لا تهتدوا لوسائل الاتحاد وأنتم المتنورون السابقون وفهذه أمم أوشريا وأمريكا قد هداها العلم لطرائق شتى وأصول راسخة للاتحاد الوطني دون الديني والوفاق الجنسي دون المذهبي والارتباط السياسي دون الادارى وفما بالنا نحن لا نفتكر في أن نتبع احدى تلك الطرائق أو شبهها ويقول عقلاؤنا لمثيري الشحناء من الأعجام والأجانب : وعونا يا هؤلاء نحن ندبر شأننا ، نتفاهم بالفصاعاء ، ونتراحم بالاخاء ، ونتواسي في العزاء ، ونتساوي في السراء وعونا ندبر حياتنا الدنيا ونجعل الأديان تحكم في الاخرى فقط وعونا نجتمع على كلمات سواء الا وهي : فلتحي الامة فليحي الوطن ، فلنحي طلقاء أعزاء و »

وفى هذا القول ما يؤكد ما سبق أن قلناه فى فصل سابق من ان ألكواكبى سلبق غيره من الكتاب فى الدعوة الى الوحدة الوطنية فقد كان أول كاتب قومى اتضحت عنده معالم الفكرة القومية ولم تختلط عنده هذه الفكرة بالفكرة الاسلامية أو غيرها على نحو ما يراه بعض المؤرخين .

يحذر الكواكبى أبناء أمته العربية من الاستعمار الاوربى ، فهؤلاء المستعمرون لا يخرجون عن كونهم تجار يأخذون فسائل الشرق ليغرسوها فى بلدهم وهم (المستعمرون) ينهبون ثروات البلد المحتل ، ويستغلون خيراته فى الوقت الذى يقتلون فى أبنائه روح العزة والاقدام ، يتبطون فيهم الهمة ويبثون فيهم التخاذل والتواكل والضعف والاستسلام .

تم يتناول الكواكبي قضية هامة وهي أن المستعمرين يحولون بين أبناء الشعوب المستعمرة وبين العلم، ذلك أن العلم يحيي موات النفوس ويبعث الهمة ويقوى العزيمة ، فيقترن بطلبه طلب الحرية ، ومن ثم ناصبه المستعمرون العداء ، فالشعوب الجاهلة أسلس قيادا وأكثر استسلاما ، وأضعف عزيمة ، وأقل همة ونشاطا ،

كذلك يقف الاستعمار للغة القومية بالمرصاد يرى فى اضعافها والقضاء عليها بداية الطريق لفرض نفوذه ولغته •

والحقيقة أن شهواهد التاريخ كثيرة على ذلك ، وأن ما فعله المستعمر الفرنسى في الجزائر خير شاهد وأصدق دليل ، فقد جاء في أحد التعليمات التي صدرت في أوائل أيام الاحتلل الفرنسي للجزائر ، ماكتبه مسئول فرنسي حيث قال : ان ايالة الجزائر لن تصبح فرنسية الاعند ما تصبح لغتنا هناك لغة قومية ،

وفى تقرير رسمى وضع من جانب الفرنسيين سنة ١٨٤٩ مايلى:
« لا ننسى أن لغتنا هى اللغة الحاكمة ، فان قضاءنا المدنى والجنائى والعقابى يجب أن يصدر أحكامه على العرب الذين يقفون فى ساحته بهذه اللغة ، وبهذه اللغة يجب أن تصدر بأعظم ما يمكن من السرعة جميع البلاغات الرسمية ، وليس لنا أن نتنازل عن حقوق لغتنا ، فان أهم الأمور التى يجب أن نعتنى بها قبل كل شىء هو السعى وراء جعل اللغة الفرنسية دارجة وعامة بين الجزائريين الذين عقدنا العزم على استمالتهم الينا ، وتمثيلهم عندنا ، وادماجهم فينا وجعلهم فرنسيين » .

ويرى الكواكبى أن الاستعمار يقف للغتنا العربية بالمرصاد • « دخل الفرنساويون الجزائر منذ سبعين عاما ولم يسمحوا بعد لأهلها بجريدة واحدة تقرأ » •

والشرق مهد الحضارات ومهبط الأديان فلماذا استذله الغرب ؟ هذا ما يتيره الكواكبي في بحثه بعد ذلك وفي كلماته التي وجهها لبني قومه من الشرقيين •

« وأنت أيها الشرق الفخيم رعاك الله • ماذا دهاك ؟ ماذا فعدك عن مسراك • أليست أرضك تلك الأرض ذات الجنان والأفنان ومنبت العلم والعرفان • وسلماؤك تلك السلماء مصدر الأنوار ومهبط الحكمة والاديان • وهواؤك ذاك النسيم العدل، لا العواصف والضباب • وماؤك ذاك الغدق ، لا انكدر ولا الأجاج ؟ »

رعاك الله يا شرق ماذا أصابك فأخل نظامك ، والدهر ذاك الدهر ما غير وضيعك ولا بدل شرعه فيك ؟ ألم تزل مناطقك هي المعتدلة ، وبنوك هم الفائقون فطرة وعددا ؟ أليس نظام الله فيك على عهده الاول ، ورابطة الاديان في بنيك محكمة قوية ، مؤسسة على عبادة الصانع الوازع ، أليست معرفة المنعم حقيقة راهنة أشرقت فيك شمسها ، أيدت بها عز النفس ، وأحكمت بها حب الوطن وحب الجنس ؟ »

وبعد أن يبحث الكواكبى فى أسباب تدهور الشرق وتفوق الغرب علما فنظاما فقوة ، يرجع ذلك الى أن سببه الاستبداد • ويوصى الناشئين بعشر وصايا يدعوهم الى حفظها عن ظهر قلب والعمل بها وهى :

- ١ \_ ديني ما أظهر ولا أخفى ٠
- ۲ \_ أكون حيث يكون انحق ولا أبالى
  - ٣ ـ أنا حر وسأموت حرا ٠
- ٤ \_ أنا مستقل لا أتكل على غير نفسي وعقلي ٠
- ٥ \_ أنا انسان الجد والاستقبال لا انسان الماضي والحكايات ٠
  - ٦ ــ نفسي ومنفعتي قبل كل شيء ٠

- ٧ \_ الحياة كلها تعب لذيذ ٠
  - ٨ \_ الوقت غال عزيز ٠
- ٩ \_ الشرف في العلم فقط ٠
  - ١٠ \_ أخاف الله لا سواه ٠

وينتقل الكواكبي بعد ذلك الى بحثه الأخير في كتابه «طبائع الاستبداد » وقد جعله بعنوان الاستبداد والتخلص منه ·

يستعرض في هذا الفصل حياة الانسان على هذه الارض وأنظمة الحكم على هذه البسيطة التي لم يهتد الناس بعد الى طريقة مثالية بشأنها ثم يطرح على بساط البحث عددا من المسائل ما هي الأمة \_ ما هي الحكومة ثم ما هي الحقوق العامة وتوزيع الضرائب والاعداد للدفاع ومراقبة الحكومة ورعاية الأمن ثم ما هو القانون وكيف نفرق بين السلطات السياسية والدينية والتعليم وفي آخر هذه الابحاث التي يبلغ عددها خمسا وعشرين يبحث في كيفية رفع الاستبداد .

والكواكبي في طرحه لهذه المباحث على بساط المناقشة يأتى بأسئله مبسطة تجعل القارىء يلقى الجواب الصحيح تلقائيا فيفول مثلا:

ما هى الحكومة ؟ هل هى سلطة امتلاك فرد لجمع يتصرف فى رقابهم ويتمتع بأعمالهم ويفعل فيهم بارادته ما يشاء ، أم هى وكالة تقام بارادة الأمة لأجل ادارة شئونها المستركة العامة :

وفى محث مراقبة الحكومة : هل تكون الحكومة لا تسار عما تفعل أم يكون للآمة حق السيطرة عليها لان الشان شأنها ، فلها أن تنيب عنها وكلاء لهم حق الاطلع على كل شيء وتوجب المسئولية على أي كان ؟

وفيما يختص برفع الاستبداد نجده يتساءل هل ينتظر ذلك من الحكومة أم أن ذلك مهمة عقلاء الأمة وسراتها •

ويقصد الكواكبى من هذه الابحاث أن يذكر ذوى الألباب على حد قوله • ولعله يريد أن يردد الآية الكريمة « وذكر فان الذكرى تنفع المؤمنين » ومن الطبيعى أن نجد الكواكبى يفصل فى المبحث الأخير وهو مبحث السعى فى رفع الاسستبداد • ويرى أن لذلك قواعد ثلاث :

ا ـ الأمة التي لا يشعر كلها أو أكثرها بآلام الاستبداد لا تستحق الحرية ·

٢ ــ الاستبداد لا يقاوم بالشدة انما يقاوم باللين والتدرج ٠
 ٢ ــ يجب قبل مقاومة الاستبداد تهيئة ماذا يستبدل به الاستبداد ٠

ثم يتناول القاعدة الاولى في رفع الاستبداد بالدراسة فيرى أن الامة التي يسودها الاستبداد هي أشبه ما تكون بأمة ميتة فاذا وجد فيها من تدفعه شهامته للأخذ بيدها والنهوض بها فعليه أن يبث فيها الحياة بأن يعلمها بسوء حالتها فاذا هي علمت يبتدأ فيها الشعور بآلام الاستبداد • وهو يشبه في هذه الناحية قول دعاة الحرية والذين مهدت أقوالهم لقيام الثورة الفرنسية مثل فولت يروما أثر عنه قوله ليس الاستبداد هو الذي يولد الثورة وانما الشعور بالظلم •

ويرى الكواكبى أن الاستبداد لا يقاوم بالشدة وليس معنى مهادنة هذا الاستبداد وانما هو يرى أن يكون ذلك باقناع أفراد الأمة بمساوئه وأضراره وهو هنا يدعو للتربية والتثقيف شأنه فى ذلك شأن الاستاذ الامام محمد عبده (١) .

<sup>(</sup>١) عباس العقاد : محمد عبده ص ٢١١

ثم يري الكواكبي انه ينبغي أن يسبق الثورة على الاستبداد تخطيط لما يببغي استبداله بعده حتى لا يحل محله استبداد آخر . وما أظن أن ثورة من الثورات أهملت ذلك وقدر لها أن تنجح أو تستمر انها تصبح أشبه ما يكون بوميض للهب سرعان ما ينطفىء يحرق نفسه قبل أن يحرق غيره ٠

ويختم الكواكبي كتابه بأنه غير يائس من المستقبل فأن يوم الله قريب الذي يقل فيه التفاوت في العلم وعندئذ تتكافأ القوات بين البشر فلننحل السلطة ويرتفع التغالب ، فيسود بين الناس العدل والتوادد فيعيشون بشرا لا شعوب وشركات لا دولا .

وهكذا يرتفع الكواكبي فوق نظرة الباحث الضيق الذي لا يتجاوز بحثه حدود بلده أو وطنه انه يبشر بمستقبل سعيد لكل بني الانسان لا يظلم قويهم ضعيفهم يسودهم الاخاء والمحبة .

ولا عجب أن نجد كتابات الكواكبي وآراءه تجد لها صدى لا في البلاد العربية وحدها بل وفي غيرها من أنحاء العالم وستظل لها دورها وسيستمر لها سيحرها حتى يرث الله الارض ومن عليها .

the second second

\$ \$ \frac{1}{2} = \frac{1}{2} \frac{1}{2}

No and Australia

and the second second



وبعد فهذه دراسة لشخصية عربية فذة جاد الزمان بها على الأمة العربية وهي أحوج ما تكون اليه ينبهها من غفلتها ويوقظها من سباتها ويبث فيها روح الأمل ويزيح عنها كابوس اليأس والقنوط ويذكرها بأمجادها وهو يبنى الأمل الكبير على شباب هذه الأمة وهم طلائع الغد وأمل المستقبل ومن أجمل عباراته يخاطب بها الشباب قوله:

« يا قوم أريد بكم شباب اليوم رجال الغد شباب الفكر رجال الجد أعيدكم من الخزى والخذلان بتفرقة الأديان ، وأعيدكم من الجهل ، جهل ان الدينونة لله وهدو سبحانه ولى السرائر والضمائر ، ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة .

أناشد كم يا ناشئة الأوطان ، أن تعدروا هؤلاء الواهنة الخائرة قواهم الا في السنتهم ، المعطل عملهم الا في التثبيط ، المنائرة قواهم الا في السبيداد والتواكل ، فجعلاها آلة تدار ولا تدير ، وأسألكم عفوهم من العقاب والملام ، لأنهم مرضى مبتلون ، مثقلون بالقيود ، ملحمون بالحديد ، يقضون حياة خير مافيها أنهم آباؤكم ، »

وواضح من هذه العبارات السابقة ان الكواكبي يخشي أن تمتد عدوى القنوط واليأس من بعض رجال زمانه الى شباب هذه

الأمة العربية التي كان يأمل الاصلاح والنجاة لهذه الامة على أيديهم فبعد أن يذكر بعض العادات السيئة التي ألفها كثير من الناس على عهده يرجو السباب أن ينشأ على غير ذلك فيقول:

نحن ألفنا الأدب مع الكبير ولو داس رقابنا والفنا الثبات ثبات الأوتاد تحت المطارق والفنا الانقياد والو الى المهالك وألفنا أن نعتبر التضاغر أدبا والتذلل لطفا والتملق فصاحة والكلفة رزانة وترك الحقوق سماحة وقبول الاهانة تواضعا والرضا بالظلم طاعة ودعوى الاستحقاق غرورا والبحث عن العموميات فضولا ومد النظر الى الغد أملا طويلا والاقدام تهورا والحمية حماقة والشهامة شراسة وحرية القول وقاحة وحرية الفكر كفوا وحب الوطن جنونا وحرية القول وقاحة وحرية الفكر

أما أنتم حماكم الله من السوء ، فنرجو لكم أن تنشأوا على غير ذلك ، أن تنشأوا على التمسك بأصول الدين ، دون أوهام المتفنين ، فتعرفوا قدر نفوسكم في هذه الحياة فتكرمونه ، وتعرفوا قدر أرواحكم وانها خالدة تثاب وتجرى ، وتتبعوا سنن النبيين فلا تخافون غير الصانع الوازع العظيم ، ونرجو لكم أن تبنوا قصور فخاركم على معالى الهمم ومكارم الشيم ، لا على عظام نخرة ، وان تعلموا انكم خلقتم أحرارا لتموتوا كراما فاجهدوا أن تحيوا تلكما اليومين حياة رضية ، يتسنى فيها لكل منكم أن يكون سلطانا مستقلا في شئونه ، لا يحكمه غير الحق ، ومدينا وفيا لقومه بحزء من فكره ووقته وماله ، وعجبا للانسانية يعمل على أن خير بحزء من فكره ووقته وماله ، وعجبا للانسانية يعمل على أن خير الناس أنفعهم للناس ، يعلم أن الحياة هي العمل ووباء العمل ووباء العمل والقدر هما عند الله ما يعلمه ويمضيه وهما عند الناس السعى والعمل ، ويوقن ان كل أثر على ظهر الارض هو من عمل اخوانه والعمل ، ويوقن ان كل أثر على ظهر الارض هو من عمل اخوانه

البشر ، وكل عمل عظيم قد ابتدأ به فرد ثم تعاوره غيره الى أن كمل ، فلا يتخيل الانسان في نفسه عجزا ولا يتوقع الاخيرا وخير الخير للانسان أن يعيش حرا مقداما أو يموت » •

تلك بعض وصايا الكواكبي لشابنا العربي وما أظن ان شبابنا أحوج لشيء أكثر من ذلك الذي خاطبه به هذا الكاتب العربي الكبير بل ما أظن ان آلمشرفين على أمور الشباب في كل قطر عربي يوصون جيل الغد بأكثر ما نادى به الكواكبي وهو يدعوهم الى العزة والحياة الحرة الكريمة لايستكينون للقيم ولا يرضون الذل ، يطالبهم بعدم التردد وعدم الاستسلام لليأس والارتكان على ان ما فيه وطنهم هو من أرادة الله وعلينا انرضا والقبول و فان الله سبحانه وتعالى اعطانا القدرة واعطانا الفكر والارادة لنعمل وقد راينا كيف ان الكواكبي حمل كثيرا على دعاة الجبرية والقدرية وراى ان الخطر من الكواكبي حمل كثيرا على دعاة الجبرية والقدرية وراى ان الخطر من والخذلان ينفثون سمومهم من هذه الناحية باسم الدين ، والدين منهم

أما عن بعض صفاته الجسمية فيقول السيد كامل الغزى (١) انه (الكواكبي) كان مربوع القامة ، حنطى اللون ، مستدير الوجه ، خفيف العارضين ، أقنى الأنف ، ذا عينين زرقاوين ، معتدل المقلة لا غائرها ولا جاحظها ، معتدل فتحة الفم ، ازج الحاجبين واسع الجبين ، صغير الأطراف معتدل الجسم بين السمن والهزال أسود الشعر .

## اما عن اخلاقه وسجاياه:

فقد جاء وصف الغزى لها مطابقا لأوصاف كل المعاصرين له كان منذ حداثة سنه تلمع في محياه مخايل النجابة والشهامة وعلو

<sup>(</sup>١) مجلة الحديث العدد ٦ سنة ١٩٢٩

الجناب وحسن الطبع لا قيمة عنده للمال ، ولوع بالتفضل على أقرانه وخلانه لا يرضى ان يسبقه بالبذل غيره يأنف من الكذب والتدليس والمغيبة والنميمة ، ويرى التلبس بهذه الحلال الذميمة دناءة وغدرا ، وخورا في الطبع ، وكانت نفسه العزيزة عليه تأبي الخضوع لأهل المجد الباطل ولا يرى ما يطفىء نار غضبه منهم أفضل من قهرهم واذلالهم ، وأغرب عاطفة فيه انه كان لا يرى هدفا جديرا يصوب ليه سهام الطعن والتنديد غير أعاظم الرجال كالولاة والمتصرفين الدين ساءت سيرتهم وقبحت أعمالهم ، وكان ذلك اعتقادا من الكواكبي ان الواجب على المصلح أن يبدأ باضلاح الرأس فأذا صلحت صلح الجسد الطبع ،

وكان لا يسوءه شيء مثلما يسوءه الظلم وعدم العدل فالحالم الجائر ينبغي أن يتصدى له كل مؤمن بالله لان ذلك أوجب الواجبات عليه • وكثيرا ما كان يردد البيت الشهير •

اذا لم تقم بالعدل فينا حكومة فنحن على تغييرها قدراء

ونجد صفيه وصديقه المرحوم كامل الغزى يؤكد فى حديثه عن الكواكبي انه كان يقول بالطفرة ويعتقد بنجاحها اذا قرنت بالجزم والعزم والثبات وهو يرى التدرج فى نيل المطالب تضييعاً للعمر، وافساحاً لمجل حدوث ما قد يجعل المطلوب ميئوساً منه وقد اشتهر ذلك عن الكواكبي حتى قال أحد أصدقائه المخلصين فى ولائه: أن السيد عبد الرحمن مجموعة حماس لاعيب فيه سوى قوله بالطفرة وسوى تلك الجرأة المفرطة الأمر ألذى كدر عليه موارد الحياة وأسلمه الى يد الاضطهاد وقطع عليه خط الرجعة فى راحته وأمضى حياته يتجرع المصائب يودع مصيبة ويستقبل أخرى وانطبق عليه قول الشاعر:

واذا كانت النفوس كبارا تعبت في مرادها الأجسام وكان الكواكبي طموحا للمعالى لا يلجأ الى الاناة والتردد بل كان يثب الى مناطقها و تبعد دون تدرج ولا تراخ في قطع المراحل الطويلة المؤدية اليها فلا يشعر الا وقد عرضت له عقبة تحول بينه وبين مقصده ويمضى الغزى يستشهد على ذلك بانه كان لا يطرب للتغنى ولا تميل نفسه الى مجالس اللهو والطرب ويروى ان الكواكبي خفال له وهم في مجلس يتذاكرون السماع وتأثيره في النفوس « هل الطرب بالغناء الاوهم وضعف مزاج واضاعة وقت فيما لا يجدى ؟ »

تلك كانت بعض اخلاق وسجايا عبد الرحمن الكواكبي • اما عن سعة علمه وقدرة تحصيله في العلوم فما شك أحد من معاصريه أو ممن أرخوا له على انه بلغ في ذلك ذروة قل أن يبلغها أحد مثله •

ألم الكواكبي باللغة التركية فأجادها وعمل مترجما في عدد تمن الصحف يترجم مقالاتها الى العربية على نحو ما ذكرنا ويقهول الغزى « سمعت مرات عديدة من المرحوم زهدى أفندى قاضى حلب يقول: أن السيد عبد الرحمن قاموس باللغة التركية وكثيرا ما كان يسأل عن بعض كلمات وتراكيب تركية شذت عن فهمه مع أنه كان من أكثر علماء الأتراك • اما عن المامه باللغية العربية وقواعدها وأصول الكتابة بها وحسن التعبر واختيار الكلمة المناسبة فما أظن ان هناك نقدا يمكن أن يناله في هذه الناحية • واشتهر عن الكواكبي سهولة الفاظه فقد خلت أو كادت من الغريب وكان يرسل عبارته فليس فيها سجع ملتزم مما يقيد حرية الكاتب وأدخل الى النثر أمورا جديدة • فقد كان النثر قبل الكواكبي لا يتنساول الموضيوعات الاجتماعية الا فيما ندر فاذا بالكواكبي يستعمل الأسلوب العلمي المتأدب وهو يوضح الظواهر الاجتماعية ويتناول مشكلات عصره اما قدرته على النقد وتمحيص الحقائق واقامة البراهين والحجج على مايحاول اثباته أو نفيه فحدث عن ذلك ولا حرج ويذكر الغزى عنه روحــه المرحة فيقول : كنا نسمم معه وعددنا يزيد على عشرة أشخاص

فيشغل كل واحد منا بموضوع يقترحه عليه ويشاكله به ، ويبين له فيشغل كل واحد منا بموضوع يقترحه عليه ويشاكله به ، ويبين له

وكان بارعا بفنون السياسة عالما باحوال الدول واسع الاطلاع على حقوق الدول ونهضاتها وتورانها ويذكر المؤرخون لحياته انه كان متضلعا بقوانين الدولة العثمانية وأنظمتها مع الملم كاف بفروع الفقه وتصيب وافر من علوم اللغة العربية في النحو والصرف .

ومات عبد الرحمن الكواكبي ولكن فكره لم يمت وآراءه لم تبل النها أبقى على الزمن من أن يطويها في سبجل النسيان وظلت الأيام تحملها في ربيح رخاء سهل لتلقنها من جيل الى جيل من ابناء هذه الأمة تدعوهم أن يعملوا بها وأن تكون تلك الآراء دستورا لهم وشريعة ومنهجا لأنها صادرة عن قلب مخلص مؤمن بهذه الأمة أن تحيا حياة كلها عزة وسؤدد لأن الله سبحانه وتعالى قد شرفها فجعلها أمة وسطا وجعلها شاهدة على باقى الأمم يوم يرث الله الأرض ومن عليها .

The second secon

the state of the second second second second second second second

## 

| الموضوع      |            |              |              |         | الصفحة |
|--------------|------------|--------------|--------------|---------|--------|
| المقدمة      |            |              |              |         | ٣.     |
| الفصل الأول  | : عصر ال   | لكواكبي      |              |         | 11     |
| الفصل الثاني | : موطن ا   | الكواكبى ونث | سأته الاولى  | .,      | 49     |
| الفصل الثالث | : القسم ا  | الثانى والأخ | بر من حياة   | الكواكب |        |
|              | ( الكو     | لواكبى فى م  | <i>مر</i> )  | • • • • | 74     |
| الفصل الرابع | : دور الك  | کواکبی فی ا  | اليقظة العر  | ربية    | ۸١     |
| الفصل الخامس | : الكواكبي | ، من خلال آ  | ثاره الخالدة |         |        |
|              | ( درا      | اسة لكتابه   | أم القرى )   | •••••   | ١٠١    |
| ألفصل السادس | : الكوأكبي | ، والأستبد   | .، داد       |         | 140    |
| خاتمة        |            |              | • • . • •    |         | 171    |